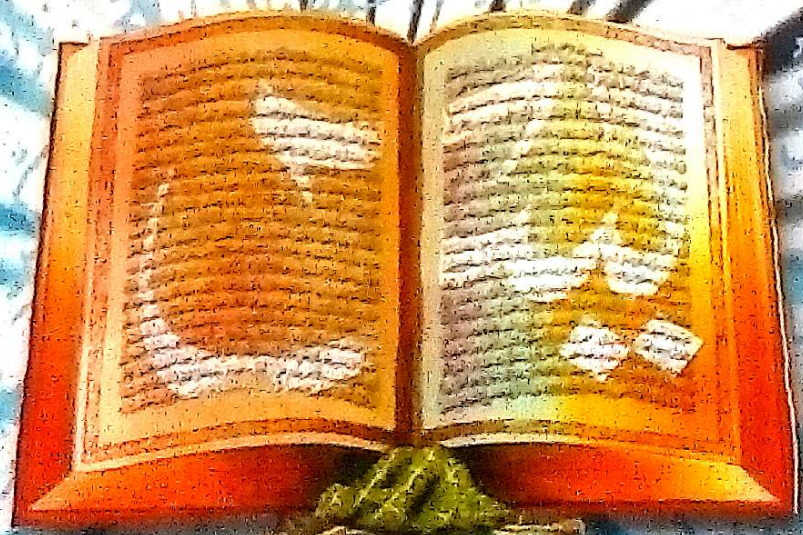


# انوار القرآن

مولوي ابيس احمد



# النوار القرآن

[www.Nukta313.com](http://www.Nukta313.com)

تألیف

مولوی انیس احمد، بی اے (علیہ)

شائع کریں:

مرکزی انجمن خدام القرآن لاہور

36۔ کے، ماؤنٹ ٹاؤن لاہور، 03-5869501

نام کتاب ————— انوار القرآن  
 بار اول (فروری ۲۰۰۱) ————— ۱۵۰۰  
 ناشر ————— ناظم مکتبہ مرکزی انجمن خدام القرآن  
 مقام اشاعت ————— ۳۶۔ کے ماؤں ٹاؤن لاہور ۷۰۰  
 فون : ۳-۵۸۶۹۵۰۱  
 مطبع ————— شرکت پرنگ پریس، لاہور  
 قیمت ————— ۳۶ روپے

Urdubookdownload.worldpress.com

## الْبَيْعُ الْمُرْتَضَى لِلشَّيخِ

### پیش لفظ

ذیر نظر کتاب شیخ المنڈ حضرت مولانا محمود حسنؒ کے ایک نوجوان رنچ کار اور خدمت گار مولوی انس احمد مرحوم کی مرتب کردہ ہے جسے ۱۹۴۰ء کے آس پاس ضبط تحریر میں لایا گیا۔ یہ کتاب شاید سمجھی قبل از تقسیم شائع ہوئی تھی اور اب گزشتہ نصف صدی سے مفقود تھی۔ اس کتاب کا ایک سرورق بردہ، بوسیدہ سانسخہ مرحوم کے صاحبزادے جناب شاہد احمد کے پاس محفوظ تھا جو انہوں نے قریباً پندرہ سال قبل ایک نادر اور نایاب علمی ورثے کے طور پر مرکزی انجمن کے صدر موسس محترم ذاکر اسرار احمد صاحب کے حوالے کیا تھا جسے اب افادہ عام کی خاطر زیور طباعت سے آراستہ کیا جا رہا ہے۔

مولوی انس احمد مرحوم قدیم وجديہ علوم کے جامع، جذبہ جماد سے سرشار ایک یکٹائے روزگار انسان تھے جو ۱۹۱۲ء میں علی گڑھ سے گرجویشن کرنے کے بعد انگریزی کی عطا کردا "اپنی" کلکٹری "پرلاٹ مارکر علوم قرآنی کی تحصیل کی غرض سے دہلی میں مولانا عبد اللہ سندھی کے قائم کردہ ادارے "ادارۃ نظارة المعارف" میں جا داخل ہوئے اور وہاں سے سند فراغت حاصل کرنے کے بعد دیوبند میں شیخ المنڈ مولانا محمود حسنؒ کے قدموں میں جا پہنچے۔ ایک سال سے کم عرصے میں حضرت شیخ المنڈ سے تبلیغ قرآن اور علوم دین کی سند حاصل کرنے کے بعد مولوی انس احمد، حضرت شیخ المنڈ کے زیر حمایہ ریشمی روپاں کی تحریک میں سرگرم عمل ہو گئے۔ بعد ازاں انگریز سرکار کے ہاتھوں بغاوت کے الزام میں گرفتار ہو کر کالاپالی (رٹگون) پہنچا دینے لگئے۔

مرحوم کے حالاتِ زندگی پر کسی قدر روشنی محترم ذاکر اسرار احمد صاحب کی تحریر کردہ ذریعے پرستی ہے جنہیں ذیر نظر کتاب کے ایک مستقل جزو کے طور پر شامل کتاب کر دیا گیا ہے۔ جناب شاہد احمد سمجھی اب مرحومین کی فہرست میں شامل ہو چکے ہیں۔ اللہ تعالیٰ باپ بیٹاؤں کی قبروں کو نور سے بھر دے۔ (آمین)

حافظ عاکف سعید

ناظم نشر و اشاعت

۱۴۳۰ھ / فروری ۱۹۵۱ء

## عنوانات

- نظریم از قلم نظرم ڈاکٹر اسرار احمد
- شارب از شہادت مرحوم
- آوار القرآن
- زان بھید کی تعلیم سے استفادہ کا طریقہ کار
- زان کریم کی اصطلاحات کے اصلی اور موجودہ مضموم میں فرق
- زان حکیم میں خلیفوں کے نئے اور ان کی حکمت
- \* حضرت یحییٰ صدیقہ کاظمی
- \* لطف حضرت مالک دہلوی
- \* لطف حضرت ابی ایم جعفر
- \* لطف حضرت ابی عین
- \* لطف حضرت موسیٰ مجتبی
- مسلمانوں کے جہود کے اسہاب
- کیا "زوالی ترقی" اور "ازیادی ترقی" متضاد ہیں؟
- صحابہ کرامؐ کی ازیادی ترقی کا مال
- \* حکومت
- \* دولت
- \* علم

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## تقدیم

از قلم : ڈاکٹر اسرار احمد، امیر تنظیم اسلامی

یہ ۱۹۶۰ء کی بات ہے جب میں تیسرا چوتھی جماعت کا طالب علم تھا، اور ہم حصار میں ریلوے شیشن سے بالکل متصل اپنے اس نئے مکان میں رہائش پذیر تھے جو والد صاحب مرحوم و مغفور نے چند سال قبل ہی تعمیر کایا تھا، کہ میرے مشاہدے میں آیا کہ دو حسین و دیدہ زیب کتابوں کے دو سیٹ ہمارے یہاں بست اہتمام کے ساتھ رکھے ہوئے ہیں۔ چنانچہ ایک سیٹ مردان خانے کی "بیٹھک" میں رکھی ہوئی میز کی درازی میں مستقلًا موجود رہتا تھا، اور دو سرا منقسم طور پر دو جزدانوں میں خواجہ حسن ناظمی مرحوم کے ترجمے اور حواشی والے قرآن مجید کی ان دو جلدیوں (پندرہ پندرہ پاروں پر مشتمل) کے ساتھ رکھا رہتا تھا جو والدہ صاحبہ مرحومہ کے زیر تلاوت رہتی تھیں! (مجھے اچھی طرح یاد ہے کہ یہ دونوں جلدیں "متاع عزیز" کے طور پر اس مختصر ترین سامان کے ساتھ بھی پاکستان پہنچ گئی تھیں جس کے ساتھ ہمارے خاندان نے حصار سے سلیمانی ہیڈور کس تک کا ایک سو ستر میل کا فاصلہ آگ اور خون کے دریا عبور کر کے میں روز میں طے کیا تھا۔ پھر پاکستان میں بھی والدہ صاحبہ مرحومہ کی یہ "متاع عزیز" نہایت بو سیدہ ہو جانے کے باوجود کئی سال تک محفوظ رہی۔ تا آنکہ والدہ صاحبہ نے میرے مشورہ پر بچاس کی دہائی کے اوائل میں حضرت شیخ المنذ کے ترجمے اور مولانا شبیر احمد عثمانی کے حواشی والے مصحف کی تلاوت شروع کی۔)

بہر حال، مذکورہ بالا دو کتابوں کے نام تھے : تعلیم القرآن اور کلید القرآن۔ اور ان دونوں پر مصنف کا نام تحریر تھا "انیس احمد۔ بی اے (علیگ)"۔ پھر یہ بھی اچھی طرح یاد ہے کہ ان ہی دونوں یہ بھی معلوم ہو گیا تھا کہ یہ انیس احمد والدہ صاحبہ کے حقیقی پھوپھی زاد بھائی

یہ۔ تاہم یہ یاد نہیں کہ میں نے کبھی ان کتابوں کو توجہ کے ساتھ پڑھا بھی ہو۔ ہائی اسکول کے زمانے میں اونا مجھ پر ”بانگ درا“ چھائی رہی، بعد ازاں کچھ حفیظ جالندھری کا ”شاہنامہ“ اور کچھ مولانا مودودی کے ابتدائی کتابیں زیر مطالعہ رہے، اور زیادہ تر وقت مسلم سٹوڈنس فیڈریشن کی عملی سرگرمیوں کے نذر ہوا۔

میڈیکل کالج کی تعلیم کے دوران جب ذرا معلومات کا دائرہ و سعی ہوا اور حلقہ دیوبند کے بعض حضرات سے تعارف حاصل ہوا تو کان کھڑے ہوئے کہ یہ مولوی انیس احمد توبت بدنام انسان تھے اور ان پر حضرت شیخ المنذہ سے غداری اور انکے خلاف مجری کا لزام تھا۔ چنانچہ دل ہی دل میں شرم اور ندامت کا احساس بھی پیدا ہوا اور ان کے ساتھ اپنی رشته داری کی نسبت کو چھپائے رکھنے ہی میں عافیت محسوس ہوئی۔ بلکہ ایک واقعہ تو میں بھول ہی نہیں سکتا۔ یہ ۱۹۵۸ء کی بات ہے کہ میں اجمل باغ، رحیم آباد (ضلع رحیم یار خان) میں سردار اجمل خان لغاری مرحوم کے پاس بیٹھا ہوا تھا کہ ایک ادھیر عمر کے مولوی صاحب تشریف لائے جن کی داڑھی اور سردونوں کے بال نہایت پر اگنڈہ، اور کپڑے نہایت ملے اور بو سیدہ تھے، چہرے پر خشونت بلکہ وحشت تک کے آثار تھے اور ہاتھ میں ایک بست بخاری بھر کم عصا تھا۔ معلوم ہوا کہ یہ مولانا عبد اللہ سندھی کے شاگرد اور مصاحب رہے تھے۔ (مجھے ان کا نام اس وقت یاد نہیں آرہا۔ اگرچہ بہت بعد کی بات ہے کہ ایک بار جب جناح ہال لاہور میں قرآن کانفرنس کا ایک اجلاس ہو رہا تھا، یہ اچانک ”وارد“ ہو گئے تھے، اور انہیں میں نے ایک مختصر سے خطاب کا موقع بھی دیا تھا) بھر حال وہ سردار اجمل خا صاحب مرحوم سے گفتگو کرتے رہے اور میں صرف ستارہ۔ لیکن اثنائے گفتگو میں ایک بار ان کی زبان پر ”مولوی انیس احمد“ کا نام ایسے غیظ و غضب کے ساتھ آیا کہ مجھے محسوس ہوا کہ اگر انہیں یہ معلوم ہو جائے کہ میں ان کا رشتہ کا بھانجا ہوں تو چشم زدن میں ان کا بخاری بھر کم عصا میرے سر پر ہو گا!

اس کے چند سالوں کے بعد مولوی انیس احمد صاحب کے ایک بھتیجے سے تعارف ہوا۔

یہ شکیل احمد قریشی مرحوم تھے، ملکہ انمار میں پرمنڈنگ انجینئر، اور اس اعتبار سے نہایت مشہور اور معروف کہ گھری دینداری کے ساتھ ساتھ پورے ”دیانتدار“ بھی تھے اور اس

پر مستزادی کے نہایت دبگ افسر بھی تھے اور اپنے کام میں ماہر بھی (یہ موجودہ ماحول کے اعتبار سے "متضاد" اوصاف کسی ایک انسان میں شاذی تھی ہوتے ہیں)۔ ان کے بارے میں جب یہ معلوم ہوا کہ وہ مولانا احمد علی لاہوری سے بیعت ہیں تو حیرت ہوئی کہ جس طبقے کے لوگ ان کے تمابا اور دادا کو انگریز کے اجنبیت اور قوم کے غدار قرار دیتے ہیں اسی کے ایک بزرگ سے یہ کیسے بیعت ہو گئے ۱۹۸۰ء

تاہم اس پوری صورت حال کا "ڈرائپ سین" اس صورت میں ہوا کہ جب میں پہلی بار "بھارت" گیا اور لکھنؤ میں مولانا محمد منظور نعیانی سے ملاقات ہوئی تو چونکہ ان کا قیام بھی بست طویل زمانے تک بریلی میں رہا تھا جہاں مولوی انس احمد صاحب کے والد خان بھادر مولوی اور لیں احمد مرحوم ملکہ تعلیم میں بہت اوپر پنچ منصب پر فائز رہے تھے (اس صدی کی تیسری دہائی کے دور میں ان کی تخلوہ ایک ہزار روپے مالاہنہ سے تجاوز تھی) تو میں نے مولانا نعیانی سے ذرتے ذرتے مولوی اور لیں صاحب کے بارے میں دریافت کر لیا۔ اس پر مولانا نے بتایا کہ ان کے ساتھ ان کی گھری شناسائی تھی اور گھر پلو مراسم بھی رہے تھے اور یہ کہ کچھ لوگوں نے ان کے بیٹے مولوی انس احمد کو خواہ خواہ بدنام کیا، حالانکہ اب جو انڈیا آفس کاریکارڈ منظر نام پر آیا ہے اس سے تو معلوم ہوا ہے کہ مولوی صاحب مرحوم نہایت تخلص اور جو شیلے انقلابی کارکن تھے اور انگریز انسیں شیخ المنذ کے "خطرناک ترین" ندائنوں میں شمار کرتے تھے۔ اس پر میرے دل کا بوجھ بلکا ہوا۔ اور میں نے اللہ کا شکر ادا کیا کہ میرے رشتے کے ماموں بفضلہ تعالیٰ نہ غدار تھے نہ سرکار انگریزی کے مجرر بلکہ تخلص مومن اور مرد مجاہد تھے۔

اس کے چند سال بعد کراچی میں انس احمد صاحب کے فرزند شاہد احمد (مرحوم) سے ملاقات ہوئی (جو ایک دوسرے رشتے سے میرے خالو بھی تھے) تو مزید معلومات حاصل ہوئیں جن سے کچھ احساس خوبی پیدا ہوا۔۔۔ خصوصاً اس بات سے کہ مولوی انس احمد بھی ان چند خوش قسم نوجوانوں میں سے تھے جنہوں نے گرجویش کے بعد فتح پوری مسجد دہلی میں قائم شدہ "ادارہ نظارة العارف" میں مولانا عبد اللہ سندھی ایسے انقلابی انسان سے قرآن پڑھاتا اور ان تعالیٰ کی وساطت سے حضرت شیخ المنذ مولانا محمود حسن کی مشور

تحریک آزادی موسوم ہے "تحریک ریشی رومال" میں شرکت کر کے قیادہ ہند کی صورت میں برداشت کی تھیں ।

البتہ جہاں تک ان کے والد مرحوم اور میری والدہ مرحومہ کے حقیقی پہنچا یعنی خان بہادر مولوی ادریس احمد صاحب کا تعلق ہے وہ یقیناً سریدہ مرحوم کے لکتب فقرے تعلق رکھتے تھے اور مسلمانان ہند کی مصالحت اس میں سمجھتے تھے کہ انگریزی حکومت کے خلاف بغاوت کی روشن کو ترک کر کے مصالحت کا روایہ اختیار کیا جائے، اور انگریزی زبان بھی پڑھی جائے اور جدید علوم کی بھی بھرپور طور پر تحصیل کی جائے۔ چنانچہ یہ حقیقت ان کے نام کے ساتھ ملحق خطاب سے بھی ظاہر ہے۔ تاہم ایک تو یہ ایک خاص دور کی بات ہے جس میں بست سے عظیم المرتبہ علماء بھی اس رائے کے حامل تھے۔ (جیسے مولانا اشرف علی تھانوی، مولانا احمد رضا خاں بریلوی اور مولانا محمد حسین بٹالوی رحمہم اللہ) اور دوسرے یہ کہ ایسا تو بارہا ہوا ہے کہ بیٹے نے باپ کی رائے اور روشن کے بالکل یہ قلس راستہ اختیار کر لیا اور آزر کے گھر میں ابراہیم پیدا ہو گئے۔ چنانچہ یہی صورت اس معاملے میں ہوئی ।

بھر حال، اپنی اسی ملاقات میں جناب شاہد احمد صاحب نے مجھے اپنے والد مرحوم کی پیش نظر تالیف "انوار القرآن" کا ایک نہایت بو سیدہ نسخہ اپنے تحریر کردہ "تعارف" کے ساتھ عنایت فرمایا تھا جسے ایک "تبرک علی" کی حیثیت سے شائع کرنے کا فیصلہ تو اگرچہ میں نے اسی وقت کر لیا تھا، تاہم دیگر دعویٰ و تنظیمی مصروفیات کی وجہ سے، جن میں گزوئتہ دس پندرہ سالوں کے دوران بیرونی اسفار نے زیادہ ہی شدت پیدا کر دی ہے، یہ کام منور ہوتا رہا۔ تا آنکہ "کل امیر مر ہوئے لوقته" کے مطابق مشیت ایزدی میں اس کی اشاعت کا وقت آگیا۔ چنانچہ اب یہ قارئین کی خدمت میں پیش ہے۔

اس موقع پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اپنی اس تحریر کا اقتباس بھی پیش کر دوں جو میں نے ۱۹۸۷ء میں مولانا عبد اللہ سندھی کے ایک دوسرے شاگرد خواجہ عبدالمحی فاروقیؒ کی تالیف "الخلافۃ الکبریٰ" کا مقدمہ مانہماہہ "میثاق" میں شائع کرتے ہوئے اس کے تعارف کے ضمن میں پر در قلم کی تھی :

”اس تبرک علمی و دینی کے تعارف کا ایک دوسرا رخ بھی ضروری ہے اور وہ یہ کہ اس کا تعلق علم و تفسیر قرآن کے ان ”انقلابی“ مزاج کے حامل سلسلے سے ہے جو اس صدی کے اوائل میں حضرت شیخ الحند مولانا محمود الحسن دیوبندی کی ذاتِ بابرکات سے شروع ہوا تھا، جن کے خلیفہ اول کی حیثیت حاصل تھی مولانا عبد اللہ سندھیؒ کو جو اواخر عمر میں کچھ زیادہ ہی ”انقلابی“ ہو گئے تھے، اور خلیفہ ثالثی کادر جہ حاصل تھا مولانا احمد علی لاہوریؒ کو جو عمر کے آخری دور میں اغلبًا اعوان و انصار کی کمی اور حالات کے ہاتھوں مجبور ہو کر انقلابیت سے کسی قدر رجعت فرمائ کر روحانیت اور بیعت ارشاد میں منہک ہو گئے تھے اور تیسری اہم شخصیت تھی خواجہ عبد الحسین فاروقیؒ کی جو اغلبًا از اول تا آخر معتدل مزاج کے حامل رہے اور ان کے انقلابی فکر قرآنی نے تو کوئی بڑی زندگانی اور نہ کسی درجے میں رجعت ہی اختیار کی!

راقم نے آج سے ٹھیک دو سال قبل ”میثاق“ بابت دسمبر ۱۹۷۶ء میں ایک طویل مضمون میں تفسیر قرآن کی ان مختلف شاخوں کا جائزہ لیا تھا جو بر عظیم پاک و ہند میں انسیوں صدی عیسوی کے اواخر اور بیسوی صدی کے اوائل میں پھیلی پھولیں۔ (یہ تحریر اب راقم کی تالیف ”دعوت رجوع الی القرآن کامنظرو پس منظر“ میں شامل ہے!) ان میں قادیانی و لاہوری سلسلے سے قطع نظر جو ”ضَلَّ ضَلَّاً لَا يَعْيِدَا“ کا مصدقہ کامل بن گیا، ایک انتہا پر تو مجددین کا مسلسلہ تھا جس کے بانی مبانی تھے سرید مرحوم اور ان کے اہم خلفاء میں شامل ہیں علامہ عنایت اللہ خان مشرقی اور چودھری غلام احمد پرویز، اور دوسری انتہا پر تھے ”السَّارِسُونَ فِي الْعِلْمِ“ جن کے سید الطائفہ تھے حضرت شیخ الحند۔ اور ان کے مابین تھیں تین درمیانی رنگ کی حامل شاخصیں جو۔۔۔ مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا حمید الدین فراہی اور علامہ اقبال سے شروع ہوئیں اور جن کے خلفاء عظام ہیں علی الترتیب مولانا مودودی، مولانا اصلاحی اور ڈاکٹر رفیع الدین۔ علماء راشمین کے حلقہ کی دوسری اہم شخصیت ہیں مولانا شاہ اشرف علی تھانویؒ جن کے بارے میں راقم لکھ چکا ہے کہ ان کی تفسیر بیان القرآن سے تین تفسیریں مزید نکلی ہیں، ایک مولانا عبد الماجد دریا بادی مرحوم کی، دوسری مولانا محمد ادریس کاندھلویؒ کی اور تیسری مفتی محمد شفیعؒ کی۔ البتہ خاص حضرت شیخ الحندؒ کی ذاتِ بابرکات سے تفسیر قرآن کے جو دو چشمے پھوٹے ان میں سے متذکرہ بالا تحریر میں صرف ایک کا ذکر ہوا تھا

یعنی مولانا شیر احمد عثمانی کے حد درجہ سلیس لیکن انتہائی عمیق خواشی کا۔ لیکن دوسرے اہم سلسلے کا ذکر رہ گیا تھا جس کے اہم افراد ہیں مولانا عبد اللہ سندھی مرحوم، مولانا احمد علی لاہوری اور خواجہ عبدالحی فاروقی۔“

پیش نظر کتاب کی اشاعت کے ذریعے، ان شاء اللہ العزیز، اس ”سلسلة الذهب“ کی ایک تیسری کڑی کا ذکر بھی تاریخ کے صفحات میں مذکور و

محفوظ ہو جائے گا۔

مولوی انیس احمد کے بڑے بیٹے نفسی احمد مرحوم تو میری معلومات کی حد تک لاولدہ تی نوت ہو گئے تھے۔ البتہ ان کے چھوٹے بیٹے شاہد احمد مرحوم کی اولاد بحمد اللہ پاکستان میں موجود ہے اور سب بہن بھائی بحمد اللہ ذہانت و فطانت میں تو اپنے اسلاف کی روایات کو قائم رکھے ہوئے ہیں۔ دعا ہے کہ اللہ ان سب کو اپنے جدت امجد کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق بھی عطا فرمائے۔ آمين!

خاکسار اسرار احمد عفی عنہ

لاہور، ۵۔ جون ۱۹۹۶ء

# www.Nukta313.com

## پس نوشت

مجھے یاد پڑتا ہے کہ اسی ”تقديم“ کی ماہنامہ ”ميشاق“ میں اشاعت پر مجھے اپنے کی عزیز کا خط موصول ہوا تھا جس سے معلوم ہوا کہ محترم نفسی احمد مرحوم کے ضمن میں میری معلومات ناقص ہیں۔ وہ بھی صاحب اولاد تھے اور ان کی اولاد بھی بحمد اللہ پاکستان میں زندگی کے مختلف شعبوں میں بر سر کار ہے۔ افسوس کہ وہ خط فوری طور پر نہیں مل سکا۔

خاکسار اسرار احمد عفی عنہ

لاہور ۲۰ / فروری ۱۹۹۶ء

## تعارف

از قلم : شاہد احمد مرحوم، پر مولوی انیس احمد

یہ کتاب ”انوار القرآن“ والد صاحب مرحوم و مغفور نے غالباً ۱۹۲۰ء یا ۱۹۲۱ء میں تصنیف کی۔ اس سے پہلے بھی ان کی دو کتابیں آرت پپر پر شائع ہوئیں جن کے نام تھے ”تعلیم القرآن“ اور ”کلید القرآن“۔ آخر الذکر کتاب انہوں نے دوبارہ شائع کرنے کے لئے شیخ محمد اشرف صاحب کو دی تھی جو لاہور کے بڑے پبلشر ہیں۔ لیکن چونکہ مولانا موصوف پر انگریز دشمنی کا لیبل لگا ہوا تعالیٰ انہوں نے اس کو شائع نہیں کیا۔ اس کی آخری کالی ضروران کے مطمع کے ریکارڈ میں ہو گی۔

والد صاحب مرحوم بڑے روشن خیال عالم تھے اور بڑے پکے موحد اور مجاهد۔ انہوں نے دنیاوی منفعت اور آسمائش کو کبھی کوئی حیثیت نہیں دی۔ جہاں تک مجھے ان سے معلوم ہوا ہے یہ تھا کہ ۱۹۱۲ء میں جب ایم اے او کالج علی گڑھ سے انہوں نے بی اے بڑے امتیاز سے پاس کیا تو ان کو ڈپلٹری کا پروانہ انگریزوں نے عطا کیا۔ لیکن ان کو جذبہ دینی اور جذبہ جہاد نے گھر سے جانے پر مجبور کر دیا۔ اس وقت تک ان کی تین اولادیں ہو چکی تھیں۔ ان کی والدہ محترمہ نے ان کو زادِ زادہ کے لئے اپنا سارا زیور دے دیا اور وہ خاموشی سے دہلي چلے گئے۔ وہاں مولانا عبد اللہ سندھی صاحب نے ادارہ نظارة المعارف فتح پوری مسجد میں بنایا تھا جہاں وہ صرف گریجویٹ طلبہ کو قرآن کی تعلیم دیتے تھے۔ وہاں سے بہت جلد وہ فارغ ہوئے اور مولانا عبد اللہ نے اپنی خصوصی سند کے ساتھ حضرت شیخ الحند مولانا محمود حسن کے پاس دیوبند بھیج دیا۔ حضرت شیخ الحند نے ایک سال سے کم عرصے میں ان کو سند تبلیغ قرآن اور علومِ دین عطا فرمائی۔

حضرت موصوف کی تحریک، جسے انگریز ریشمی رومال کی سازش یا بغاوت کہتے ہیں، شروع ہوئی تو وہ اولین ساتھیوں میں سے تھے۔ تحریک کی تنظیم حیدر آباد کن ان

پس پردازی کی۔ افغانستان میں انگریزوں کے سفیر کو جب حبیب اللہ خان نے حضرت شیخ النذر کی تحریک کی دستاویزات دے دیں تو جو لوگ تحریک میں شامل تھے ان کے نام انگریزی حکومت کو معلوم ہو گئے اور حضرت والد صاحب کو حیدر آباد میں گرفتار کر کے دیگر قیدیوں کے ساتھ آہنی پیچروں میں ہر قسم کے لباس سے معرا رنگون بھیج دیا گیا۔

رنگون جانے سے پہلے جب وہ جنگی قیدیوں کی کار میں جامع مسجد دہلی کے قریب سے گزرے تو انہوں نے محافظوں سے اجازت لے کر حضرت باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ کے مزار پر فاتح پڑھ کر یہ دعا مانگی کہ ان کو مجاهد کی موت نصیب ہو، جو قبول ہوئی اور میں اس کا گواہ ہوں۔

ان کے والد یعنی ہمارے دادا صاحب مرحوم خان بہادر مولوی اور میں احمد صاحب کا انگریزوں میں بڑا نام تھا۔ انہوں نے اس وقت کے والد صاحب مرحوم کی رہائی کی درخواست کی۔ والد صاحب نے یہ شرط لگائی کہ ان کے مرشد حضرت شیخ النذر سے اجازت لی جائے۔ چنانچہ جب ان کی اجازت آئی تو وہ انگریزوں کی قید سے اپنے والد مرحوم کی نظر بندی میں آگئے۔ جنگ عظیم اول کے فوراً بعد ان کی نظر بندی ختم ہوئی۔ ان کا فرمانا تھا کہ انہی دنوں میں یا جس دن رہائی کا حکم آیا تھا، میری پیدائش کی اطلاع ان کو ملی۔

اس کے بعد ۱۹۴۱ء تک ان کی زندگی کشاکش حیات اور ابتلاء میں گزری۔ انہوں نے اپنی درویشانہ منش نہیں چھوڑی اور نہ اپنے ضمیر کا سودا کیا۔ دیوبند کے علماء سے ان کا کوئی تعلق نہیں تھا، نہ وہ کامگری کی مولویوں کے ہم خیال تھے۔ انہوں نے انگریزوں سے بھی کوئی تعلق نہیں رکھا۔ ان کو بہت بڑی بڑی ملازمتوں کی پیشکش ہوئی لیکن وہ صرف جر نلزم سے روپیہ کماتے تھے۔ میں نے الطاف حسین مرحوم کو جو بعد میں وزیر ہوئے، ان کے شاگرد کی حیثیت سے دیکھا ہے۔

ان کی علمی و جاہت کی یہ شان تھی کہ خواجہ حسن نظامی جیسے لوگ ان سے عاجزانہ ملتے تھے۔ علامہ مشرقی، علامہ اقبال شاعر مشرق، اکبرالہ آبادی، سر عبد القادر، غرض اس زمانہ کے سب بڑے لیڈر ان سے مشورہ کرنے کو اعزاز سمجھتے تھے۔ ہندوستانی ریاستوں کے تمام مسلمان حکمران بھی ان سے ذاتی طور پر واقف تھے اور ان کا ادب کرتے تھے۔

انگریزوں نے ہر طرح سے ان کو نقصان پہنچایا۔ یہاں تک کہ جب میں نے مقابلہ کے امتحانوں میں بیٹھنا چاہا تو مجھے اجازت نہیں ملی اور میں نے اپیل کی تو اجازت ملی۔ اس میں میرا ایک اور سال ضائع ہو گیا۔

مسلم لیگ میں بھی وہ کبھی باقاعدہ شریک نہیں ہوئے، البتہ پاکستان کے تصور سے ان کو محبت تھی۔ ۱۹۳۶ء کے آخر میں وہ پشاور آگئے تھے اور انہوں نے مالاکند ایجنسی میں جہاد پر تقاریر کیں اور مضامین لکھے، جو سرحد کے تقریباً تمام اخباروں میں اردو اور پشتو میں شائع ہوئے۔ ان میں سے میں نے چند ایک کتابی صورت میں شائع کئے ہیں۔ یہی ایک خدمت ہے جو میں ان کی کرسکا ہوں۔

پاکستان بننے کے بعد ان کے قدیم دوستوں میں نواب زادہ لیاقت علی خان مرحوم، غلام محمد مرحوم اور جسٹس دین محمد مرحوم نمایاں تھے۔ غلام محمد صاحب جب گورنر جنرل ہوئے تو انہوں نے والد صاحب کو چار لاکھ روپے پیش کئے کہ اس سے ادارہ ثقافت اسلامی بنائیں اور قرآن مجید کا ترجمہ کریں جس پر غلام محمد کی عمر ہو کہ ان کی تصدیق سے شائع ہوا، جیسے بائل پر مر ہوتی ہے۔ والد صاحب نے کسی اور بزرگ کا نام پیش کر دیا کیونکہ وہ قرآن کی خدمت میں اس قسم کا معاوضہ یا کسی گورنر جنرل کے دست اعانت سے محفوظ رہنا چاہتے تھے۔ جسٹس دین محمد مرحوم نے ان کو حیدر آباد گورنمنٹ کالج میں دینی تعلیم کے کورس اساتذہ کو دینے کے لئے یک پھر مقرر کیا اور یہ کام انہوں نے تقریباً تین سال کیا۔ انہی دنوں میں انہوں نے کلامِ مجید کے پارہ عَمَّ اور پھر پہلے ۶ پاروں کا سلیس اردو ترجمہ کیا جو جناب سعید بھاری مرحوم نے کئی لاکھ کی تعداد میں شائع کرا کر مفت تقسیم کیا۔ عالم نزع میں جوانہوں نے باقیں مجھ سے کیں ان سے معلوم ہوا کہ جتنی خدمت ان سے قرآن کی ہو گئی ہے اور جتنا جہاد اسلام کی خدمت میں انہوں نے کیا ہے اس سے وہ مطمئن ہیں۔

انہیں اندازہ ہو گیا تھا کہ اب دمِ واپسیں آگیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے مجھے اپنے کمرے سے باہر بھیج دیا اور اپنے خادمِ خاص سے جسم کو صاف کرایا اور پھر دو رکعت ماز پڑھی۔ اس کے بعد مجھے بلا یا اور فرمایا کہ اب وہ آرام کرنا چاہتے ہیں۔ چادر انہوں نے خود اوڑھی اور منہ چادر میں کر لیا۔ میں نے یہیں شریف پڑھنی شروع کی تو انہوں نے

ایک دم منہ باہر انکل کر پوچھا کہ کیا پڑھ رہے ہو؟ میں نے بتایا تو کہا کہ زور سے پڑھو۔  
جب چار رکوع ہو گئے تو کہا کہ بس۔ اس کے فوراً بعد یہدی نرس آئی۔ اس نے نبض  
دیکھی تو کہا کہ وہ انتقال کر چکے ہیں۔ *إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ*۔

ان کی پیدائش ستمبر ۱۸۹۰ء میں اور وفات ستمبر ۱۹۵۲ء میں ہوئی۔ اس طرح یہ مرحوم

مجاہد نفس مطہری کے ساتھ اپنے مقام موعود پر پہنچا۔

میں اس زمانے میں لاہور میں کنشرو لر آف ملٹری اکاؤنٹس تھا اور اس دیشیت میں  
یقینیت جنرل محمد اعظم خان کا، جو لاہور ڈاؤن ٹاؤن کی ملٹری کے کمانڈر تھے، مالی مشیر تھا۔  
جنرل صاحب شرفاء نوازی کے لئے مشہور ہیں۔ ان کو جب معلوم ہوا کہ میرے والد  
صاحب مرحوم آئے ہوئے ہیں اور بیمار ہیں تو ان کی مزاج پر سی کے لئے آئے۔ ان سے  
ملاقات کے بعد مجھ سے کہا کہ آپ کے والد تو مجاہد معلوم ہوتے ہیں۔ میں نے جنرل صاحب  
کی مردم شناسی کو سراہا۔ جنرل صاحب نے انہیں اپنا مہمان بنا لیا اور ان کا خلاج ایسے ہی کیا  
جیسے کہ وہ اپنے والد کا کرتے۔ والد صاحب مرحوم نے ان سے فرمایا کہ آپ نے تو میرا ایسا  
اهتمام کیا ہے جیسا کسی صاحب تخت و تاج کا ہوتا ہے۔

ان کا جنازہ بھی فوجی اعزاز سے لے جایا گیا اور فوج کے اہتمام میں ان کی تدفین  
ہوئی۔

یہ وہ شخص تھا کہ زندگی میں اپنے کپڑے اپنے ہاتھ سے دھوتا تھا۔ کبھی تیقی کپڑے  
نہیں پہنے۔ نہ کسی کی خوشاد کی، نہ کسی کی براہی کبھی کی۔ اگر کسی کی مدد کر سکے تو ضرور کی  
اور کبھی جتا یا نہیں۔

اپنے اہلِ خانہ کو جس قدر کرتے تھے سمجھتے تھے، لیکن اس سے ہمارا گزارہ نہیں ہوتا  
تھا۔ ہمارے دادا صاحب جب تک زندہ رہے وہ ہمیں ایک معقول رقم خرچ کے لئے سمجھتے  
تھے۔ ۱۹۳۵ء میں ان کا انتقال ہو گیا۔ اس کے بعد ہمارا وقت کافی تکلیف سے گزرا۔  
ہر حال ہمیں اپنے باپ سے ایسا کیریکٹر ملا ہے کہ ہم بڑے سے بڑے ظالم سے نجہ آزمائی  
کرنے کے لئے تیار رہتے ہیں۔ رزقی طلاق کانے کی وجہ سے ہمیں کبھی دنیاوی فکر نہیں  
ہوتے اور ہر تکلیف پر *إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ* تھتے ہیں۔ ان کی طبع غیور کو یہ بھی گوارا  
نہ تھا کہ اپنی اولاد کا بھی احسان لیتے۔ مجھے ان کی زندگی میں کافی بڑا عمدہ نصیب ہوا اور

ان کی دعاؤں سے بڑی عزت و توقیر ملی لیکن وہ کبھی ایک ہفتے سے زیادہ میرے ہاں نہیں نہ رہے۔ وہ بھی اس لئے کہ انہیں مجھ سے محبت تھی۔ ان کی آخری علاالت جو میرے گھر میں ہوئی صرف چار دن تھی۔ لاہور آتے ہی انہوں نے مجھے دو ہزار روپے دے دیے تھے، جو ان کے سفر آختر کے دنیاوی بندوبست کے لئے کافی رقم تھی۔

یہ باتیں اس لئے لکھی گئی ہیں کہ لوگوں کو معلوم ہو سکے کہ اگر ان کا انگریزوں سے کوئی تعلق ہوتا اور حضرت شیخ اللہ سے انہوں نے کوئی غداری کی ہوتی تو انہیں کوئی معاوضہ، کوئی عمدہ، کوئی اور انعام ملا ہوتا۔ انہوں نے تو رہائی کے بعد دیوبندی، کانگریسی مولویوں سے ربط و تعلق بھی پسند نہیں کیا، ورنہ کم از کم کسی درس گاہ یا دارالعلوم کے متولی تو ہوتے۔ مسلم لیگ کافی عرصہ صاحب اقتدار رہی لیکن ان کی قلندری کا وہی حال رہا۔ البتہ جماد کا انہیں جماں بھی موقع ملا انہوں نے اپنے مرشد کے ساتھ ہو کر بھی کیا اور پھر پاکستان بننے سے پہلے سرحد کے غیور پٹھانوں میں جماد کی روح پھوگئی۔

البتہ وہ مردِ خدا کو صرف خدا اور رسول ﷺ کا دھیان رہتا ہے۔ اس معاملہ میں وہ ثابت قدم بھی رہتا ہے اور مطمئن بھی۔

خاکسار شاہد احمد خان

مورخ ۱۹۸۵ء۔ ۳۔ ۱۸

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## انوار القرآن

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا﴾ (۵۰)

رسول کریم ﷺ نے ۶ ہجری میں جب روم کے بادشاہ ہرقل کو بذریعہ خط دعوت اسلام دی تو اس نے ابوسفیان کو، جو اتفاق سے اس وقت اس کے دارالسلطنت میں موجود تھے، بلا کر اسلامی تعلیمات اور رسول کریم ﷺ کے حالات مبارک دریافت کئے۔ حالات معلوم ہونے کے بعد ہرقل نے یہ الفاظ کئے :

إِنْ يَكُ مَا تَقُولُ حَقًا فَإِنَّهُ نَبِيٌّ وَلَيَبْلُغُنَّ مُلْكَهُ مَا تَحْتَ قَدَمِي

”جو کچھ تم کہتے ہو اگر یہ حق ہے تو وہ یقیناً نبی ہیں اور ان کی سلطنت ضرور میرے قدموں کی زمین تک پہنچ گی۔“

اسلامی تعلیم کے نتائج کے متعلق ہرقل کی یہ رائے بالکل صحیح ثابت ہوئی اور چند سال کے عرصہ میں عرب کے بنت پرست جاہل لوگ دنیا میں سب سے زیادہ خدا پرست، سب سے زیادہ متبدن، سب سے زیادہ تہذیب یافتہ اور طاقت و رben گئے۔ قرآن مجید کی تعلیم نے نہایت جلد ان میں ایسے کامل ترین اخلاق پیدا کر دیئے کہ ایک طرف تو چند سال میں دنیا کی سب سے بڑی سلطنتوں نے متفقہ طور سے ان کے سامنے سراطاطعت خم کر دیا اور دوسری طرف وہ سب سے زیادہ روحانی اور خدا پرست بن گئے۔ جنگ قادریہ کے موقع پر، جو ۱۵ ہجری میں ہوئی تھی، ایک ایرانی جرنیل نے کہا تھا کہ ”ہم مسلمانوں سے مقابلہ نہیں کر سکتے۔ یہ رات کو فرشتہ ہوتے ہیں اور دن میں شیر۔“ قرآن مجید کی تعلیم کے حیرت انگیز نتائج پر موجودہ زمانہ کے غیر مسلم بھی ششدرا اور انگشت بدندال ہیں۔ **الْفَضْلُ مَا شَهِدَتْ بِهِ الْأَعْدَاءُ**

خوش تر آل باشد کہ سر دلبران  
گفتہ آید در حدیث دیگران

قرآن شریف کے متعلق جرمن مستشرق ایمینول ڈیوش (Emmanuel Deutsck) لکھتا ہے :

”اس کتاب کی مدد سے عربوں نے سکندر اعظم اور رومیوں کی سلطنتوں سے بڑی دیافتح کر لی۔ فتوحات کا جو کام رومیوں سے سینکڑوں برس میں ہوا تھا عربوں نے اسے اس وقت کے دسویں حصے میں انجام پر پہنچایا۔ اسی قرآن کی مدد سے تمام سائی اقوام میں صرف عرب ہی یورپ میں شاہانہ حیثیت سے داخل ہوئے، جہاں اہل فیشیاب طور تا جروں کے اور یہودی لوگ پناہ گزینوں اور اسیروں کی حالت میں پہنچے۔ ان عربوں نے بنی نوع انسان کو روشنی دکھلائی۔ اور جبکہ چاروں طرف تاریکی چھائی ہوئی تھی، ان عربوں نے یونان کی عقل و دانش کو زندہ کیا اور مغرب اور مشرق کو فلسفہ، طب اور علم ہدایت کی تعلیم دی اور موجودہ سائنس کے جنم لینے میں انہوں نے حصہ لیا۔ ہم ہمیشہ اس روز کا ماتم کریں گے جس دن غرناطہ عربوں کے ہاتھوں سے نکل گیا۔“

ڈاکٹر سمیو نیل جانس (Dr. Samuel Johnson) نے لکھا ہے :

”قرآن کے مطالب ایسے ہمہ گیر اور ہر زمانہ کے لئے اس قدر موزوں ہیں کہ زمانہ کی تمام صدائیں خواہ مخواہ اس کو قبول کر لیتی ہیں اور وہ محلوں، ریگستانوں، شردوں اور سلطنتوں میں گونجتا ہے۔ قرآن نے اول تو اپنے منتخب قلوب کو تمام دنیا کے فتح کرنے کے لئے مشتعل کر دیا اور اس کے بعد وہ ایسی کارکن قوت بن گیا جس کے ذریعے سے جس وقت عیسائیت تاریکی کی ملکہ بنی ہوئی تھی، یونان اور ایشیا کی تمام روشنی عیسائی یورپ کے گھرے اندر ہیرے میں پہنچی۔“

راڈویل کے انگریزی ترجمہ میں قرآن مجید کے دیباچہ میں مار گولیتھ لکھتا ہے :

”قرآن نے اول تو جزیرہ نما عرب کے مختلف صحرائی قبیلوں کو ایک مشاہیر کی قوم میں تبدیل کر دیا اور اس کے بعد اس نے اسلامی دنیا کی وہ عظیم الشان سیاسی، مذہبی، جمیعتیں قائم کیں جو آج یورپ اور مشرق کے لئے ایک بڑی طاقت کا درجہ رکھتی ہیں۔ قران کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ اس جدید علمی اور فلسفی تحریک کا آغاز کرنے والا ہے جس نے ازمنہ وسطی میں بہترین دل و دماغ رکھنے والے یہودی اور عیسائیوں پر گمراہ رہا ہے۔ تحقیقات سے یہ ظاہر ہو گیا ہے کہ یورپ

میں علم کے دو ریجید سے کئی صدیوں پیشتر یورپ کے علماء فلسفہ، ہندسہ، ہیئت اور دیگر علوم کے متعلق جو کچھ جانتے تھے وہ تقریباً سب کا سب اصلی عربی کتابوں کے لاطینی ترجموں کے ذریعے سے انہیں حاصل ہوا تھا۔ قرآن ہی نے شروع میں کنایتاً ان علوم کے حاصل کرنے کا ذوق و شوق عربوں اور ان کے دوستوں میں پیدا کیا تھا۔

مشہور جرمن فاضل گرٹی (Goethe) کے قلب پر قرآن مجید کی تعلیم کا جواہر ہوا وہ اسی کے الفاظ میں حسب ذیل ہے :

”قرآن جلد اپنی طرف متوجہ کر لیتا ہے اور تحریر کر دیتا ہے اور آخر میں ہم اس کی عزت اور احترام کرنے پر مجبور ہو جاتے ہیں ..... اس طرح یہ کتاب تمام زمانوں میں نہایت قوی اثر کرتی رہے گی۔“

۱۸۸۳ء میں لڈولف کریہل (Ludolf Krehl) نے رسول کریم ﷺ کے حالات مبارک شائع کئے تھے۔ اپنی کتاب میں فاضل موصوف نے قرآن مجید کے متعلق یہ درج کیا ہے :

”قرآن میں عقائد، اخلاق اور آن کی بناء پر قانون کا مکمل مجموعہ موجود ہے۔ اس میں ایک و سیع جموروی سلطنت کے ہر شعبہ کی بنیادیں بھی رکھ دی گئی ہیں۔ تعلیم، عدالت، حرbi انتظامات، مالیات اور نہایت محتاط قانون غرباء وغیرہ کی بنیادیں خداۓ واحد کے یقین پر رکھی گئی ہیں۔“

راڈولیل اپنے انگریزی ترجمہ قرآن مجید کے دیباچہ میں رقمطراز ہے :

”یہ ضرور تسلیم کرنا پڑے گا کہ اللہ تعالیٰ کا جو تخیل بلحاظ صفاتِ قدرت، علم، عام ربوبیت اور وحدانیت کے قرآن میں موجود ہے اس بناء پر قرآن بہترین تعریف اور توصیف کا مستحق ہے۔ اس کتاب میں آسمان اور زمین کے واحد خدا پر کامل یقین اور بھروسہ کی گئی اور پژوش تعلیم موجود ہے ..... قرآن نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ اس کتاب کی تعلیم میں ایسے عناصر موجود ہیں جن کے ذریعے سے زبردست اقوام اور فتوحات کرنے والی سلطنتیں بن سکتی ہیں۔ قرآن ہی کی وجہ سے چھٹی صدی عیسوی میں ایک خشک جزیرہ نما کے غریب اور جاہل باشندے نہ صرف ایک نئے مذہب کے پژوش اور مخلص جاں ثار پیروں بن گئے بلکہ انہوں

نے ساتویں صدی میں ایران فتح کر لیا اور آٹھویں صدی میں افریقہ کے شمالی ساحلی علاقے اور اپین کا بڑا حصہ ان کے زیر نگیں ہو گیا۔ نویں صدی میں پنجاب اور اس کے بعد تمام ہندوستان بھی مسلمانوں کے حصہ میں آیا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ گویا سید ہے سادے جر وا ہے اور عرب کے بادی یہ گردبودی لوگ ایک سارے کی طسمی چھڑی کی مدد سے یکاں سلطنتوں کے بانیوں، بڑے شروں کے تعمیر کرنے والوں اور کتب خانوں کے قائم کرنے والوں کی بحیثیت میں منتقل ہو گئے .....

سلطاط، بنداد، قرطبه اور دہلی مسلمانوں کی اس طاقت کے شاہد ہیں جس سے عیسائی یورپ کا نپتا تھا۔ قرآن مجید اس قوت عظیم کا حامل ہے اور اس کی تعلیم میں وہ اصول موجود ہیں جو عملی قتوں کا سرچشمہ ہیں ..... بحیثیت ایک مجموعہ قوانین ہونے کے اور بحیثیت اپنے مذہبی نظام تعلیم کے اس کتاب کی فوقيت اور خوبیوں کا اندازہ ان تبدیلیوں سے ہو سکتا ہے جو اس کتاب کے ذریعہ سے ان لوگوں کے عادات و اطوار اور عقائد میں واقع ہوئیں جنہوں نے اس کتاب کو قبول کیا۔ قرآن نے ان کی بُت پرستی کو مٹا دیا اور ان میں نیچر کی طاقتیں اور رحمات اور فرشتوں کی پوجا کے عوض ایک خدا کی پرستش کو راجح کیا، ان میں قتل اولاد کو بند کیا اور ان کے کثیر ضعیف الاعتقادی کے روایات کو موقف کیا۔ مسئلہ نکاح میں عورتوں کی تعداد کو مقررہ طور پر محدود کیا۔ ان وجہ سے قرآن بے شک اپنے پیروؤں کے لئے باعث رحمت و برکت ہے۔"

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ قرآن مجید ذریعہ شفاء اور رحمت ہے :

﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُفْلِمِينَ﴾

(بنی اسرائیل : ۸۲)

اور ہم قرآن کو مومنوں کے لئے شفاء اور رحمت بنا کرنا زل کر رہے ہیں۔"

قرآن مجید میں ایسی تعلیم موجود ہے کہ شاہ ہر قل جیسے عالمی غیر مسلموں نے بھی اس تعلیم کے ظاہری نتائج پیدا ہونے سے پیشتر ہی اس بات کو اچھی طرح سمجھ لیا تھا کہ یہ تعلیم ایسے کامل ترین اخلاق پیدا کرنے والی ہے کہ جن لوگوں پر اس کا اثر ہو گا وہ نہایت جلد دنیا میں بہترین اور قوی ترین بن جائیں گے۔

قرآن مجید کی تعلیم شائع ہونے اور اس کے نتائج پیدا ہو چکنے کے بعد اس تعلیم کے

مخالفین بھی اعتراف کرنے پر مجبور ہو گئے کہ قرآن مجید کی تعلیم میں ایسے عناصر موجود ہیں جن کے ذریعے سے زبردست اقوام اور فاتح سلطنتیں بن سکتی ہیں۔ اور اس تعلیم میں وہ اصول موجود ہیں جو عملی قوموں کا سرچشمہ ہیں، جن کی وجہ سے ایک خشک جزیرہ نما کے باشندے نہ صرف خدا پرست اور روحانی بن گئے بلکہ دنیا کی بہترین سلطنتوں کے مالک ہو کر انہوں نے علم و فضل کی روشنی تمام عالم میں پھیلا دی۔ سیرت ابن ہشام جلد اول صفحہ ۱۱۶ میں درج ہے کہ جب جہش کے بادشاہ نجاشی نے حضرت جعفر بن ابی طالب رض کو دربار میں بلایا اور ان سے اسلامی تعلیم کے بارے میں دریافت کیا اور کہا کہ تم نے اپنے آبائی طریقے کو چھوڑ کر اسلام کیوں اختیار کر لیا ہے تو حضرت جعفر رض نے یہ جواب فرمایا :

ایها الملک کنا قوما اهل جاهلية نعبد الاصنام وناكل الميتة

وناتي الفواحش ونقطع الارحام ونسيء الاجوار وياكل القوى

منا الضعيف فكنا على ذلك حتى بعث الله علينا رسولا منا نعرف

نسبه وامانته وعفافه فدعانا الى الله لتوحده ونبعده ونخلع ما كنا

نعبد وآباءنا من دونه من الحجارة والاثان وامرنا بصدق

ال الحديث واداء الامانة وصلة الرحم وحسن الجوار والكف عن

المحارم والدماء ونهانا عن الفواحش وقول الزور و اكل مال

اليتيم وقذف المحسنة وامرنا ان نعبد الله وحده لان شرك به شيئا

وامرنا بالصلوة والزكوة والصيام — فعدد عليه امور الاسلام

فصدقناه وآمنا به واتبعناه على ما جاء به من الله فعبدنا وحده فلم

نشرك به شيئا وحرمنا ما حرم علينا واحللنا ما احل لنا

”اے بادشاہ! ہم جاہل تھے اور بتوں کی پرستش کیا کرتے تھے، مردار کھاتے تھے

اور بے حیائی کے کام کرتے تھے، قطع رحمی کرتے تھے اور ہمسایوں سے برائی

کرتے تھے، ہم میں سے قوی ضعیف کو کھا جاتا تھا۔ ہم اسی حالت میں تھے کہ اللہ

نے ہماری طرف رسول بھیجا، جس کی نسبت امانت اور پاک دامنی سے ہم خوب

واقف ہیں۔ اس نے ہمیں توحید کی دعوت دی تاکہ ہم ایک اللہ کی عبادت کریں،“

اور ہم اور ہمارے آباء پہلے جن بتوں اور پھر وہ کی عبادت کیا کرتے تھے ان کو  
چھوڑ دیں۔ اور اس نے ہمیں سچ بولنے، امانت ادا کرنے، صلد رحمی کرنے،  
ہمایوں کے ساتھ نیکی کرنے اور محرمات اور باہمی خون ریزی سے بچنے کا حکم دیا  
اور بے حیائیوں، جھوٹی باتوں، تیمبوں کامال کھانے اور عفیفہ عورتوں پر تمث  
لگانے سے منع کیا۔ اور اس بات کا حکم دیا کہ ہم ایک ہی خدا کی پرستش کریں اور  
اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ بنائیں۔ اور ہمیں نماز، زکوٰۃ اور روزے کا حکم  
دیا۔ حضرت جعفر بن ابی طالبؑ نے سب اسلامی احکام نجاشی کو گن کرناۓ اور اس کے  
بعد فرمایا کہ ہم نے اس نبیؐ کی تصدیق کی اور اس پر ایمان لائے اور جو کچھ وہ خدا  
کی طرف سے لایا ہے ہم نے سب کو تسلیم کیا، اس لئے ہم صرف ایک ہی خدا کی  
عبادت کرتے ہیں اور کسی کو اس کا شریک نہیں بناتے اور جو چیز اس نے حرام کی  
ہے اس کو حرام سمجھتے ہیں اور جو چیز اس نے حلال کی ہے اس کو حلال سمجھتے  
ہیں۔

علاوہ رو جانی اور اخلاقی تعلیم کے قرآن مجید میں ایسی سیاسی تعلیم موجود ہے کہ جو کام  
رومیوں سے پینکڑوں بر س میں ہو سکتا تھا اس سے زیادہ کام قرآن مجید کے تعلیم یافتہ لوگوں  
نے چند سالوں میں ہی انجام پر پہنچا دیا۔ چنانچہ لڈولف کریل (Ludolf Krehl) قرآن  
شریف کے متعلق یہ لکھنے پر مجبور ہو گیا :

*There are also the foundations laid for every institution of an Extensive Commonwealth.*

”قرآن مجید میں ایک وسیع جموروی سلطنت کے ہر شعبہ کی بنیادیں بھی رکھ دی

گئی ہیں۔“

باوجود اس کے موجودہ زمانے کے مسلمانوں کی حالت خراب ہے۔ نئی حکومتیں حاصل کرنا  
تودر کنار خود بزرگوں کی حاصل کی ہوئی سلطنتیں بھی ہاتھ سے رفتہ رفتہ نکل چکی ہیں اور جو  
باتی ہیں وہ کمزور حالت میں ہیں۔

حکیم دعوے کرتا ہے کہ جو نئے میرے پاس موجود ہیں ان کے استعمال سے تمام  
امراض ذور ہو جاتے ہیں۔ اس کے بعد مریضوں پر ان کا تجربہ کیا جاتا ہے جس سے وہ  
مریض نہ خود پورے تند رست، نہایت قوی اور توانا ہو جاتے ہیں بلکہ اپنے ہم عصر دیگر

اقوامِ عالم کے حق میں طبیبِ حاذق کا کام دینے لگتے ہیں، یہاں تک کہ مخالف بھی اپنے تجربہ سے یہ گواہی دیتے ہیں کہ واقعی یہ نسخہ اکسیر کا حکم رکھتے ہیں اور یہ کہ اپنی تاثیر کے لحاظ سے ایسے تریاق نہ کبھی دیکھے گئے نہ سنے گئے۔ پھر ایسی اکسیر اور تریاق ہمارے پاس موجود ہو تو کس قدر بد نصیبی اور سیاہ بختی ہے کہ ہم اس سے فائدہ نہ اٹھائیں اور روز بروز اپنی آنکھوں سے اپنی ذلتتوں اور بتاہیوں کو دیکھ کر بھی صراطِ مستقیم پر چلنے کی طرف ہماری توجہ نہ ہو۔

آج بھی قرآن مجید میں وہی تعلیم موجود ہے جو بنی نوعِ انسان کے لئے ایسا مکمل قانون پیش کرتی ہے جس سے انسان انتہائی "روحانی" اور "دنیاوی" ترقی ساتھ کر سکے۔ لہذا ہمیں غور کرنا چاہئے کہ ہم کیوں کمزور اور پست حالت میں ہیں اور آج ہمیں وہ دنیاوی اور روحانی عروج کیوں نہیں نصیب ہوتا جس کا وعدہ قرآن مجید میں مسلمانوں سے کیا گیا ہے اور جس کا ظور تمام دنیا نے اپنی آنکھوں سے دیکھ لیا ہے۔ بڑی مصیبت تو یہ ہے کہ ہمیں اس بتاہی اور بربادی کا احساس ہی نہیں ۔

وائے ناکامی متاعِ کاروائی جاتا رہا

کاروائی کے دل سے احساسِ زیان جاتا رہا

اکسیر اور تریاق بھی موجود ہو اور مریض اور مسموم بھی اچھا نہ ہوتا ہو، اس کے یہی دو وجہ ہو سکتے ہیں کہ یا تو اکسیر اور تریاق استعمال نہیں کیا جاتا، اگر استعمال کیا جاتا ہے تو صحیح اور مکمل طریقہ سے اور مناسب مقدار میں نہیں کیا جاتا۔

دوا جب ہی نفع پہنچاتی ہے جب وہ صحیح اور مناسب طریقہ سے مقررہ مقدار میں استعمال کی جائے۔ اگر غلط اور غیر مناسب طریقے سے استعمال کی جائے اور نسخے کے اجزاء صحیح مقدار میں نہ دیئے جائیں تو وہی دوا زہر کا کام بھی دے جاتی ہے یا مطلق بے اثر ثابت ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کو ذریعۃ شفا فرمایا ہے اور تجربہ نے بھی ثابت کر دیا ہے۔ باوجود اس ذریعۃ شفا کے جب ہم خراب حالت میں ہیں تو یہ لازمی ہے کہ یا تو ہم اس ذریعے کو استعمال ہی نہیں کرتے، یا اگر کرتے ہیں تو غلط اور غیر مناسب طریقے سے۔

ہماری قوم کا ایک حصہ تو قرآن مجید سے بالکل ہی محروم ہے اور دوسرا حصہ اس نسخے

کیمیا کے تمام اجزاء کو مقررہ مقدار اور صحیح طریقہ سے استعمال نہیں کرتا۔ اسی وجہ سے موجودہ خراب نتائج پیدا ہو رہے ہیں۔ قوم کا جو حصہ تعلیم قرآن سے محروم ہے اس کے متعلق کسی بحث کی ضرورت نہیں ہے۔ اگر وہ بڑی حالت میں ہے تو کوئی تعجب کی بات نہیں ہے۔ جو دوا کو اور حفظ صحت کے اصول کو استعمال نہ کرے گا وہ خواہ مختلف امراض میں گھرا رہے گا۔ البتہ قوم کے دوسرے حصے کی حالت ضرور غور طلب ہے جو بہترین تریاق کے فوائد سے محروم ہے۔

دریا رود از چشم لب تر نشود هرگز  
ایں طرفه تماشا بیں لب تشه بآب اندر!

## قرآن مجید کی تعلیم سے استفادہ کا طریقہ

قبل اس کے کہ ہم اس پر غور کریں کہ قوم کا ایک حصہ کس وجہ سے تعلیم قرآن کے بہترین نتائج اور ثمرات سے محروم ہے، بہتر ہے کہ ہم یہ دریافت کر لیں کہ قرآن مجید کی تعلیم سے فائدہ اٹھانے کا مقررہ طریقہ کیا ہے۔ اس کے بعد فیصلہ کرنے میں ہمیں آسانی ہو گی۔ جب کوئی حکیم حاذق نسخہ لکھتا ہے تو طریقہ استعمال بھی ضرور بتلادیتا ہے۔ اسی طرح ضروری ہے کہ قرآن مجید کی تعلیم کا طریقہ بھی ہمیں اسی میں ملتا چاہئے۔ حسب ذیل آیتوں سے یہ طریقہ معلوم ہو سکتا ہے:

﴿وَلَقَدْ يَسْرَنَا الْقُرْآنُ لِلَّذِكْرِ فَهُلُّ مِنْ مُذَكَّرٍ﴾

(القمر : ۱۷، ۳۲، ۴۲)

”اوہم نے قرآن کو لوگوں کے نصیحت پکڑنے کے لئے آسان کر دیا ہے، تو کوئی ہے کہ نصیحت پکڑے۔“

﴿لَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ طَأْفَلًا تَعْقِلُونَ﴾

(الأنبياء : ۱۰)

”(لوگو!) ہم نے تمہاری طرف (یہ قرآن ایسی) کتاب اتاری ہے جس میں تمہارا ذکر ہے، کیا تم پھر نہیں سمجھتے۔“

﴿وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ

يَتَذَكَّرُونَ ﴿٢٧﴾ (ال Zimmerman : ۲۷)

”اور ہم نے لوگوں کو سمجھانے کے لئے اس قرآن میں سب ہی طرح کی مثالیں بیان کی ہیں تاکہ یہ لوگ نصیحت پکڑیں۔“

﴿فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢٨﴾ (الاعراف : ۱۷۶)

”ان کو قصے سناؤ تاکہ وہ غور کریں۔“

﴿كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴿٢٩﴾ (يونس : ۲۳)

”غور کرنے والوں کے لئے ہم اس طرح آیات تفصیل سے بیان کرتے ہیں۔“

﴿وَكُلًاً نَقْصُنَ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرَّسُولِ مَا نَشِئْتُ إِلَيْهِ فُؤَادَكَ حَاجَةً لَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةً وَذَكْرًا لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿٣٠﴾ (ہود : ۱۲۰)

”(اے پیغمبر! دوسرے) پیغمبروں کے جتنے قصص ہم نے تم سے بیان کئے ہیں، ان کے ذریعے ہم تمہارے دل کی ڈھارس بندھاتے ہیں اور ان (قصوں کے ضمن) میں (ایک تجوہ) حق بات (تحی وہ) تمہارے پاس پہنچی اور (اس کے علاوہ ان میں) مسلمانوں کے لئے نصیحت اور یاد وہانی بھی ہے۔“

﴿وَرَتَلَ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا ﴿٣١﴾ (المزمول : ۲)

”اور قرآن کو ٹھہر ٹھہر کر پڑھا کرو۔“

﴿أَفَلَمْ يَدَبَّرُوا الْقُوْلَ ... ﴿٣٢﴾ (المؤمنون : ۲۸)

”کیا ان لوگوں نے ہمارے اس ارشاد (یعنی قرآن) میں غور ہی نہیں کیا...“

﴿وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِرُوا بِإِيمَنِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخْرُجُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمَيَّانًا ﴿٣٣﴾

(الفرقان : ۷۳)

”اور نیز وہ لوگ کہ جب ان کو ان کے پروردگار کی آیتیں سنانے کر نصیحت کی جائے تو انہیے اور بھرے ہو کر ان پر نہ گریں۔“

﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَرَّكٌ لِيَدَبَّرُوا أَيْتَهُ وَلِيَتَذَكَّرُ أَوْ لَوْا الْأَلْبَابُ ﴿٣٤﴾

(ض : ۲۹)

”اے پیغمبر! یہ قرآن بڑی برکت والی کتاب ہے جو ہم نے تمہاری طرف اتاری ہے تاکہ لوگ اس کی آیتوں پر غور کریں اور جو عقل رکھتے ہیں (اس کے مطالب

”نصیحت پکڑیں۔“

﴿إِنَّا جَعَلْنَا قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ (الزخرف : ۳)

”ہم نے اس کو صاف اور سلیمانی عربی زبان کا قرآن بنایا ہے تاکہ تم اس کو سمجھو۔“

﴿فَإِنَّمَا يَسِّرُنَا بِإِلْسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ (الدخان : ۵۸)

”پس اس کو ہم نے تیری زبان میں آسان کیا ہے تاکہ وہ نصیحت پکڑیں۔“

﴿أَفَلَا يَتَذَكَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا﴾ (محمد : ۲۳)

”کیا یہ لوگ قرآن کے مطالب کو نہیں سوچتے یادوں پر تاملے لگے ہیں۔“

﴿فَاسْتَمِسْكُ بِالَّذِي أَوْحَى إِلَيْكَ ۝ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ۝

﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ۝ وَسُوفَ تُسْأَلُونَ﴾

(الزخرف : ۳۲، ۳۳)

”تو اے پیغمبر! قرآن جو تمہاری طرف وہی کیا گیا ہے اس کو خوب مضبوط پکڑے رہو، اس میں شک نہیں کہ تم سیدھے راستے پر ہو اور یہ قرآن تمہارے اور تمہاری قوم کے حق میں نصیحت ہے اور آگے چل کر تم سب سے اس کی بابت باز پر ہونی ہے۔“

قرآن مجید میں جو طریقہ اس کو پڑھنے اور اس سے فائدہ اٹھانے کا ہے، وہ صاف طور سے واضح ہو جاتا ہے۔ مندرجہ بالا آئیوں کا خلاصہ یہ ہے کہ قرآن مجید نہایت غور و خوض سے پڑھو، اور محض اس کا پڑھنا ہی کافی نہ خیال کرو بلکہ اس کا مطلب بھی سمجھو اور پوری طرح سے اس میں فکر اور تدبر کرو۔

نیز حسب ذیل آئیوں میں ارشاد ہوتا ہے کہ جو کچھ پڑھو اس کے مطابق صحیح عمل کرو، کیونکہ تمہاری پیدائش کا مقصد یہ عمل ہے۔

﴿يُرِيدُ اللَّهُ لِيَسِّئَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الدِّينِ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ

عَلَيْكُمْ ۝ وَاللَّهُ عَلَيْهِ حَكْمٌ ۝﴾ (النساء : ۲۶)

”اللہ چاہتا ہے کہ (انبیاء اور صلحاء) جو تم سے پہلے ہو گزرے ہیں ان کے طریقے تم سے کھوں کھول کر بیان کرے اور تم کو انی طریقوں پر چلانے اور اپنی رحمت کے

ساتھ تمہاری طرف متوجہ ہو، اور اللہ علیم و حکیم ہے۔“

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُو كُمْ أَثْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ۚ﴾

(الملک : ۲)

”جس نے موت اور زندگی کو پیدا کیا، تا کہ تم لوگوں کو آزمائے کہ تم میں کون اچھے عمل کرتا ہے۔“

قرآن مجید میں ایمان کے ساتھ عمل صالح لازمی قرار دیا گیا ہے۔ اور جو وعدے مسلمانوں سے کئے گئے ہیں ان میں ایمان کے ساتھ عمل صالح کی شرط لگادی گئی ہے۔

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ...﴾ (النور : ۵۵)

”تم میں سے جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل بھی کرتے ہیں ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ ان کو ملک کی خلافت و سلطنت ضرور عطا کرے گا.....“

قرآن مجید میں یہ بھی بیان کر دیا گیا ہے کہ اس تعلیم پر عمل کرنے میں رسول اللہ ﷺ کو بطور نمونہ پیش نظر رکھو، کیونکہ کسی تعلیم پر عمل کرنے میں آسانی اس طرح ہو سکتی ہے کہ ایک مجسم نمونہ اس پر عمل کرنے کا پیش نظر رہے، تاکہ لوگ افراط و تفریط سے محفوظ رہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ...﴾ (الاحزاب : ۲۱)

”مسلمانو! تمہارے لئے پیروی کرنے کو رسول اللہ کا عمدہ نمونہ موجود ہے۔“

مزید ہدایت کے لئے قرآن مجید سے یہ بھی واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ مهاجرین اور انصار ﷺ نے رسول کریم ﷺ کی صحیح پیروی کی ہے اور اس لئے اللہ تعالیٰ ان سے خوش ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ جو لوگ مهاجرین اور انصار کی کچی پیروی کریں گے ان سے خدا خوش ہو گا۔

﴿وَالسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ

إِيمَانًا إِنَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ...﴾ (التوبہ : ۱۰۰)

”اور آگے بڑھ جانے والے پہلے مهاجرین اور انصار اور وہ لوگ کہ پیروی کرتے ہیں ان کی ساتھ نیکی کے، راضی ہوا اللہ ان سے اور راضی ہوئے وہ

اللہ سے....."

انی طریقوں سے حضراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم نے قرآن مجید سے فیض اٹھایا۔ خود سرویر کائنات رسالت مآب ملکہ السلام اور حضراتِ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم قرآن شریف پر بہت غور فرماتے تھے۔ بعض اوقات صرف ایک آیت کو بار بار تلاوت فرماتے تھے یہاں تک کہ پوری رات گزر کر صحیح ہو جاتی تھی۔ زاد المعاد (جلد اول، صفحہ ۹۰) میں درج ہے :

وَكَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُرَتِّلُ الشُّوَرَةَ حَتَّى تَكُونَ أَطْوَلَ مِنْ

أَطْوَلِ مِنْهَا وَقَامَ بِآيَةٍ يَرْدُدُهَا حَتَّى الصَّبَاحِ

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سورت کو ٹھہر ٹھہر کر پڑھا کرتے تھے، یہاں تک کہ ایک سورت اپنے سے بڑی سورت سے بڑی ہو جاتی تھی اور بعض دفعہ ایک ہی آیت پر ٹھہر جاتے تھے اور اس کو بار بار صحیح تک پڑھتے تھے۔“

حضرت ابن مسعود و حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم کی رائے ہے :

ان الترتيل و التدبر مع قلة القراءة افضل من سرعة القراءة مع  
كثرتها، بان المقصود من القراءة فهمه وتدبره والفقه فيه و  
العمل به، وتلاوته وحفظه وسيلة الى معانيه

”آہستہ آہستہ پڑھنا اور غور کرنا جس میں قرآن شریف اگرچہ تھوڑا پڑھا جائے یہ اس سے بہتر ہے کہ جلد پڑھا جائے اور زیادہ پڑھا جائے، کیونکہ پڑھنے سے مقصود سمجھنا اور غور کرنا ہے تاکہ اس پر عمل ہو سکے، اور اس کا پڑھنا اور یاد رکھنا معنی تک پہنچنے کا وسیلہ ہے۔“

زاد المعاد میں یہ بھی تحریر ہے :

كما قال بعض السلف نزل القرآن ليعمل به فاتخذوا تلاوته عملاً  
ولهذا كان اجل القرآن هم العالمون به والعاملون بما فيه وإن لم  
يحفظوه عن ظهر قلب، وأما من حفظه ولم يفهمه ولم يعمل به  
فليس من أهله وإن أقام حروفه إقامة السهم وأما مجرد التلاوة  
غير فهم و لا تدبر في فعلها البر والفاجر المؤمن والمنافق كما

قال النبي صلی اللہ علیہ وسلم : ((مَثُلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي يَقْرَءُ  
الْقُرْآنَ كَمَثُلِ الرَّيْحَانَةِ رِيحُهَا طَيْبٌ وَظَعْنُهَا مُرًّ)) و قال شعبة  
حدثنا ابو حمزہ قال قلت لابن عباس انی رجل سریع القراءة و  
ربما قرأت القرآن في ليلة مرة او مرتين - فقال ابن عباس : لان  
اقرأ سورۃ واحدة اعجب الى من ان افعل ذلك الذي تفعل ، فان  
كنت فاعلا لا بد فاقرء القراءة تسمع اذنيك و يعيه قلبك ، قال ابن  
مسعود قفو عنہ عجائبہ و حرکو بہ القلوب ، ولا يكن هم احدكم  
آخر السورة

”جیسا کہ بعض سلف نے کہا ہے کہ قرآن اس لئے نازل ہوا ہے تاکہ اس پر عمل  
کیا جائے، مگر انہوں نے اس کی تلاوت کو ایک مستقل عمل بنالیا۔ چنانچہ گز شتہ  
طبقات میں اہل قرآن وہی سمجھے جاتے تھے جو قرآن شریف کے عالم اور عامل تھے،  
اگرچہ ان کو زبانی حفظ بھی نہ ہوتا تھا، لیکن جس شخص نے قرآن کو یاد کیا اور اس  
کے مطالب نہ سمجھے، نہ ان پر عمل کیا تو وہ اہل قرآن میں سے نہیں ہے، اگرچہ  
اس کے حروف کو تیر کی طرح اس نے درست کر لیا ہو۔ حفص تلاوت جو کہ فہم  
اور تدبر سے خالی ہواں کو تو ہر نیک و بد مومن و منافق کر سکتا ہے۔ چنانچہ  
آنحضرت ﷺ نے فرمایا ہے کہ ”جو منافق قرآن شریف پڑھتا ہے اس کی مثال  
ریحان کی سی ہے کہ اس کی بوعبدہ اور مزہ کڑوا ہے۔“ شعبہ نے کہا کہ ابو حمزہ نے  
ہم سے بیان کیا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے کہا کہ میں تمیز پڑھنے والا ہوں،  
بعض اوقات ایک رات میں ایک یاد و مرتبہ قرآن شریف ختم کر دیتا ہوں۔ ابن  
عباس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ مجھے ایسے قرآن پڑھنے سے ایک سورۃ پڑھنا بہتر معلوم ہوتی  
ہے۔ بہر حال اگر تم تمیزی سے ہی پڑھنا چاہو تو بھی ایسا پڑھو کہ تمہارے کان سنیں  
اور تمہارا دل اسے یاد کر لے۔ ابن مسعود نے فرمایا ہے کہ قرآن شریف کے  
عجائب پر ٹھہر جاؤ اور ان سے دلوں کو حرکت دو اور تمہاری یہ کوشش نہ ہو کہ  
خواہ مخواہ آخر سورۃ تک پہنچو۔“

حضرات صحابہ کرام علیہم السلام ایک طرف تو قرآن مجید پر اس قدر غور فرماتے تھے، دوسری

طرف اس پر پورا عمل فرماتے تھے اور عمل پر اس قدر زور دیتے تھے کہ قرآن کو اس طرح پڑھتے تھے کہ پہلے دس آیتیں پڑھیں اور پھر ان پر عمل کیا، پھر اس کے بعد دس آیتیں پڑھتے تھے اور ان پر عمل کرتے تھے۔ فقط پڑھنے اور سمجھنے ہی کو مقصد نہیں بنایا تھا۔ چنانچہ تفسیر ابن کثیر (پہلی جلد صفحہ نمبر ۵) میں درج ہے :

قال الا عمش ايضا عن ابی وائل عن ابن مسعود قال كان الرجل

منا اذا تعلم عشر آيات لم يجاو زهن حتى يعرف معانیهن والعمل

بهن، وقال ابو عبد الرحمن السلمی حدثنا الذين كانوا يقراءوننا

انهم كانوا ليقراءون من النبي صلی اللہ علیہ وسلم و كانوا اذا

تعلموا عشر آيات لم يخلفوها حتى يعلموا بما فيها من العمل،

فتتعلمنا القرآن والعمل جميعا

”اعمش نے ابو واکل سے روایت کی ہے اور وہ ابن مسعود رض سے روایت

کرتے ہیں کہ جب کوئی شخص ہم میں سے دس آیتیں سیکھ لیتا تھا تو اس سے زیادہ

نہ پڑھتا تھا جب تک کہ ان کے معنی اور ان پر عمل کرنے نہ سیکھ لے۔

ابو عبد الرحمن سلمی نے فرمایا کہ ہم سے ان لوگوں نے بیان کیا ہے جو ہم کو

پڑھاتے تھے کہ وہ آنحضرت ﷺ سے پڑھا کرتے تھے، اور وہ جس وقت دس

آیتیں پڑھ لیتے تھے تو ان سے تجاوز نہ کرتے تھے جب تک کہ ان پر عمل نہ کر لیتے

تھے۔ لہذا ہم نے قرآن اور اس پر عمل دونوں اکٹھے سیکھے ہیں۔“

اس کے ساتھ ہی صحابہ کرام رض اس پر غور کرتے تھے کہ قرآن مجید کی تعلیم سے پہلے

ہماری حالت کیا تھی اور اس تعلیم کے اثر سے ہماری حالت کیا ہو گئی۔ اپنی حالتوں کا

موازنہ کرتے رہتے تھے اور قرآن کی تعلیم سے جو اثرات ان پر ہوتے تھے ان کا پورا

اندازہ کرتے تھے۔ جب ش کے بادشاہ نجاشی کو جو جواب حضرت جعفر بن ابی طالب رض نے

دیا تھا وہ اس پر شاہد ہے۔

قرآن مجید کی تعلیم کا طریقہ خود قرآن شریف سے اور رسول کریم ﷺ اور صحابہ

کرام رض کے عمل سے بالکل واضح ہے۔ ہم خود ہی فیصلہ کر سکتے ہیں کہ کس قدر ہم اس

طریقہ تعلیم کے مطابق قرآن مجید سے فائدہ اٹھاتے ہیں!!

اب اگر وہی نتائج نہیں پیدا ہوتے تو کیا تعجب کی بات ہے۔ اگر ان نتائج کی خواہش کی جائے تو ضروری ہے کہ اس طریقہ سے قرآن مجید سے فائدہ اٹھایا جائے۔ ہماری نجات اسی طریقہ پر مختصر ہے۔ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے :

لا يصلح آخر هذه الامة الا بما صلح اولها

”اس امت کے آخری حصے کی اصلاح فقط اسی چیز سے ہوگی جس سے اس کے اول کی اصلاح ہوئی۔“

تعلیم قرآن مجید کے مقررہ طریقہ کو چھوڑنے سے ہم قرآن شریف کے صحیح مطالب سے بہت ذور ہو گئے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ مطلوبہ نتائج پیدا نہیں ہوتے۔ مسلمانوں کا ایک حصہ تو قرآن مجید پڑھتا ہی نہیں، وہ بالکل اس اعلیٰ تعلیم سے محروم ہے۔ لہذا اس گروہ کے بارے میں تو کسی بحث کی ضرورت نہیں ہے۔ زیادہ افسوس کے قابل حالت مسلمانوں کے اس دوسرے حصہ کی ہے جو اپنے آپ کو قرآن شریف کی طرف متوجہ سمجھتا ہے لیکن صحیح طریقہ پر مستفید نہ ہونے کی وجہ سے قرآن شریف سے پورا فیض نہیں اٹھا سکتا۔ اس طبقہ میں سے ایک حصہ تو قرآن مجید کو سمجھنے کی کوشش ہی نہیں کرتا، بلکہ نقل الفاظ ہی کو کافی سمجھتا ہے۔ چنانچہ ہمارے اکثر مکاتب میں یہی رنگ ہے۔ دوسرਾ حصہ اگرچہ قرآن شریف کے مطالب سمجھنے کی طرف متوجہ ہوتا ہے لیکن بد نصیبی سے وہ ان کے سمجھنے کے مقدمات ہی میں الجھا رہتا ہے اور قرآن شریف پر غور کرنے کی طرف نہ توجہ کرتا ہے اور نہ اسے اس کا وقت ہی مل سکتا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب تفہیمات الہیہ میں اس طبقہ کی طرف ان الفاظ میں اشارہ فرماتے ہیں :



وَ قُول لطلبة العلم ايها السُّفهاء المسمون انفسكم بالعلماء

اشتغلتم بالعلوم اليونانيين وبالصرف والنحو وظننتم ان هذا هو

### العلم

”اور میں طالب علموں سے کہتا ہوں کہ اے یو تو فوجو خود کو علماء کا خطاب دیتے ہو! تم یونانیوں کے علوم میں مشغول ہو گئے ہو اور صرف دنخوا میں پھنس گئے ہو اور تمہارا خیال یہ ہے کہ یہ حقیقی علم ہے۔“

اس کے بعد ایک موقعہ پر ارشاد فرماتے ہیں کہ قرآن مجید سمجھنے کے لئے جن مقدمات کی

ضرورت ہے ان کو بقدر ضرورت سیکھا جائے نہ کہ بطور مستقل۔ فرماتے ہیں :

أَنْ لَا تَشْتَغِلُوا بِالْعُلُومِ الْأَكْيَةِ إِلَّا بِأَنَّهَا آلَةٌ لَا يَأْنَهَا أَمْوَالٌ مُسْتَقْلَةٌ

”علومِ الہیہ میں شغلِ محض آلہ ہونے کی حیثیت سے کیا جائے نہ کہ اس لحاظ سے کہ وہ مقصود بالذات ہیں“ -

اور چونکہ یہ طبقہ صرف و نحو، منطق، کلام، معانی بدیع وغیرہ فنون کی تکمیل میں اپنی طالب علمی کا تقریباً تمام وقت صرف کر دیتا ہے اس لئے اصل قرآن کی طرف توجہ کرنے کا موقع ہی اس کو نہیں ملتا۔ اور جس قدر قلیل اقل حصہ اپنی تعلیم کے زمانہ کا قرآن شریف میں صرف کرتا ہے وہ بھی مفسرین کے مختلف خیالات معلوم کرنے میں صرف کر دیتا ہے۔

نہایت افسوس ہے کہ آج خالص قرآن کی تعلیم ہی نہیں دی جاتی۔ جو لوگ سمجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قرآن کی یہ تعلیم ہوتی ہے، حقیقت میں وہ قرآن کی تعلیم نہیں ہوتی بلکہ مختلف مفسروں کی کتابوں کی تعلیم ہوتی ہے۔ اور حقیقت میں قرآن کی تعلیم اور تفسیری کتب کی تعلیم علیحدہ علیحدہ ہیں، ایک چیز نہیں ہیں۔ قرآن خود ایک مستقل کتاب ہے اور صاف سلیمانی میں ہے۔ خداۓ تعالیٰ قرآن کے بارے میں فرماتے ہیں :

﴿فَإِنَّمَا يَسِّرُنَا بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ (الدخان : ۵۸)

”پس ہم نے اس کو تیری زبان میں آسان کیا ہے تاکہ وہ نصیحت حاصل کریں۔“

﴿وَلَقَدْ يَسَرْنَا الْقُرْآنَ لِذِكْرِ فَهُلُّ مِنْ مُذَكَّرٍ﴾

(القمر : ۱۷، ۳۲، ۳۳)

”اور ہم نے قرآن کو لوگوں کی نصیحت پکڑنے کے لئے آسان کر دیا ہے، تو کوئی ہے کہ نصیحت پکڑے۔“

﴿قُرْآنًا عَرَبِيًّا غَيْرِ ذِي عَوْجٍ لَعَلَّهُمْ يَتَّقَنُونَ﴾ (الزمر : ۲۸)

”یہ قرآن صاف اور سلیمانی عربی زبان میں ہے، اس میں کسی طرح کی پیچیدگی نہیں، تاکہ وہ (اس کو سمجھ کر) بڑے انجام سے پچ جائیں۔“

جو لوگ عربی جانتے ہیں وہ اس کو سمجھ سکتے ہیں۔ اور اگر ساتھ ہی رسول کریم ﷺ کا نمونہ پیش نظر رکھیں جس کا حکم خود قرآن شریف میں ہے اور جو صحیح احادیث کے ذریعے سے بالکل محفوظ ہے تو انہیں کسی دوسری چیز کی ضرورت نہیں ہے، اور وہ بالکل

صحیح طور سے قرآن کو سمجھ سکتے ہیں اور اس کے مطابق عمل کر سکتے ہیں۔ اور جو لوگ عربی نہیں جانتے ان کے لئے بہترین ترجمے موجود ہیں۔ وہ ان کے ذریعے سے سمجھ سکتے ہیں۔ لیکن کس قدر افسوس کی بات ہے کہ لوگوں نے سمجھ لیا ہے کہ ہم قرآن کو بالکل نہیں سمجھ سکتے، اس کے سمجھنے کے لئے بہت سے مختلف علوم و فنون حاصل کرنے کی ضرورت ہے اور پڑے جید عالم ہونے کی ضرورت ہے۔ چنانچہ کتاب تقویۃ الایمان صفحہ ۳ میں اس خیال کی → طرف اس طرح اشارہ کیا گیا ہے۔

”اس زمانہ میں دین کی بات میں جو لوگ کتنی راہیں چلتے ہیں، کوئی پہلوں کی رسماں کو پکڑتے ہیں، کوئی قصے بزرگوں کے دیکھتے ہیں اور کوئی مولویوں کی باتوں کو جوانسوں نے اپنی ذہن کی تیزی سے نکالی ہیں، سند پکڑتے ہیں۔ اور یہ عوام الناس میں مشور ہے کہ اللہ رسول ﷺ کا کلام سمجھیں، اور اس راہ پر چلنائیں۔ علم چاہئے، ہم کو وہ طاقت کہاں کہ ان کا کلام سمجھیں، اور اس کا مشکل ہے، اس کو بڑا بزرگوں کا کام ہے۔ سو ہماری کیا طاقت ہے کہ اس کے موافق چلیں، بلکہ ہم کو یہی باتیں کفایت کرتی ہیں۔ سو یہ بات بہت غلط ہے، اس واسطے کہ اللہ نے فرمایا ہے کہ قرآن مجید میں باتیں بہت صاف صرتح ہیں، ان کا سمجھنا مشکل نہیں۔ اور اللہ اور رسول کے کلام کو سمجھنے میں بہت علم نہیں چاہئے کہ پیغمبر توناد انوں کو راہ پتا نے اور جاہلوں کو سمجھانے اور بے علموں کو علم سکھانے کو آئے تھے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے سورہ جمعہ میں فرمایا ہے :

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَمِ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَنذِلُوا عَلَيْهِمْ أَيْتَهُ وَيُنَزِّكُهُمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ۝ ﴾  
(الجمعة : ۲)

”وہ اللہ ہی تو ہے جس نے آن پڑھوں میں انہی میں سے پیغمبر بنانے کر بھیجا، وہ ان کو خدا کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتا ہے اور ان کو پاک کرتا ہے اور ان کو کتاب اور حکمت سکھاتا ہے، ورنہ اس سے پہلے تو یہ لوگ صرتح گمراہی میں مبتلا تھے۔“

سوجو کوئی یہ آیت سن کر پھر کہنے لگے کہ پیغمبر کی بات سوائے عالموں کے کوئی سمجھ نہیں سکتا اور ان کی راہ پر سوائے بزرگوں کے کوئی نہیں سکتا۔ سواس نے اس آیت کا انکار کیا۔ اس بات کی مثال یہ ہے کہ جیسے ایک بڑا حکیم ہو اور ایک بہت بیمار، پھر کوئی

شخص اس بیمار سے کہے کہ فلاں حکیم کے پاس جاؤ اور اس سے علاج کراؤ۔ اس کے جواب میں وہ بیمار کہے کہ اس حکیم سے علاج کروانا تو بڑے بڑے تندرستوں کا کام ہے، مجھ سے یہ کیونکر ہو سکتا ہے، میں تو سخت بیمار ہوں۔ سو وہ بیمار احمد ہے اور اس حکیم کی حکمت سے انکار رکھتا ہے، اس واسطے کہ حکیم تو بیماروں ہی کے علاج کے واسطے ہے۔ جو تندرستوں کا علاج کرے اور انہی کو اس کی دوسرے فائدہ ہو اور بیماروں کو کچھ فائدہ نہ ہو تو وہ حکیم کا ہے کا ہے؟“

حضرت امام محمد غزالی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب احیاء علوم الدین میں فرماتے ہیں :

”حضرت حسن بصریؓ کا قول ہے کہ تم نے قرآن کی منزیلیں ٹھہرائی ہیں اور رات کو اونٹ مقرر کیا ہے کہ اس پر سوار ہو کر اپنی منزیلیں قطع کرتے ہو۔ اور جو لوگ تم سے پہلے تھے وہ قرآن مجید کو اپنے پرو روزگار کے فرمان سمجھتے تھے کہ رات کو ان کے معنی سوچتے اور دن کو آن کی تعمیل کیا کرتے تھے۔ اور حضرت ابن مسعودؓ نے فرمایا کہ قرآن لوگوں پر اس لئے نازل کیا گیا ہے کہ اس کے بموجب عمل کریں۔ لوگوں نے اس کے پڑھنے پڑھانے کو ہی عمل ٹھہرا لیا ہے کہ ایک شخص شروع سے آخر تک قرآن پڑھ جاتا ہے، یہاں تک کہ ایک حرفا بھی اس سے نہیں رہتا، مگر اس کے بموجب عمل نہیں کرتا۔ اور تورات میں آیا ہے کہ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ : اے میرے بندے! تجھے مجھ سے شرم نہیں آتی کہ اگر توراہ میں ہوتا ہے اور کسی تیرے بھائی کا خط تیرے پاس آتا ہے تو راہ سے کنارہ ہو کر بیٹھ جاتا ہے اور خط کا ایک ایک حرفا پڑھتا ہے کہ اس میں سے کوئی مطلب تجھ سے نہیں رہتا۔ اور میں نے جو تجھ پر اپنی کتاب اتاری تو دیکھ تیرے لئے کیسا قول کو مشرح فرمایا اور کس طرح ایک ایک بات کو کئی کئی دفعہ ذکر کیا، اس لئے کہ تو اس کے طول اور عرض کو سمجھے گا، مگر تو اس سے روگردانی کرتا ہے۔ بھلا میں تیرے نزدیک تیرے کسی بھائی سے بھی گیا گزر اکہ اس کے خط کو غور سے پڑھے اور میری کتاب کو بے پرواہی سے۔ اے میرے بندے! اگر کوئی تیرا بھائی تیرے پاس آئیٹھتا ہے تو تو اس کی طرف تمام توجہ التفات کر کے ہمہ تن اس کی گفتگو سنتا ہے۔ اور اگر کوئی بول اٹھتا ہے یا اور کوئی کام تجھ کو پیش ہوتا ہے تو تو اس سے اشارہ کر دیتا ہے کہ ٹھہرو۔ اور کیوں میں تیری طرف متوجہ ہوں اور تجھ

سے باتیں کرتا رہوں اور تو اپنے دل سے میری طرف سے رو گردان! کیا میری  
قدرت تو اپنے زدیک اپنے بھائی کے برابر بھی نہیں کرتا۔“ حضرت ابن عباس  
فرماتے ہیں کہ اگر میں سورہ بقرہ اور آل عمران ٹھہر ٹھہر کر پڑھوں اور ان کو سمجھتا  
جاوں تو اس سے اچھا جانتا ہوں کہ سب قرآن کو جلد جلد پڑھ جاؤ۔

اور یہ بھی انہی کا ارشاد ہے کہ میں اگر اذًا لزِلت اور الْفَارِعَةَ سُجِّهَ کر  
پڑھوں تو اس سے بہتر سمجھتا ہوں کہ سورہ بقرہ اور آل عمران کو بہت تیزی سے  
پڑھ جاؤ۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ سب لوگوں سے خطاب کرتا ہے اور قرآن  
شریف پڑھنے والا بھی انہی میں سے ہے، تو بے شک وہ خطاب میں شریک ہے۔  
اس نے اس کو فرض کرنا چاہئے کہ اس خطاب سے میں مقصود ہوں۔ اور تلاوت  
کرنے والا جب اپنے آپ کو مخاطب سمجھے تو اپنا عمل صرف سرسری پڑھنا مقرر رہ  
سکے بلکہ اس کو اس طرح پڑھے جیسے غلام اپنے آقا کا پروانہ پڑھتا ہے جس میں  
اس نے لکھا ہو کہ اس کو سوچ سمجھ کر اس کے بموجب کاربند ہونا۔ اور اسی  
جست سے بعض علماء نے فرمایا ہے کہ یہ قرآن ہمارے رب کی طرف سے خطوط  
حمد و پیمان کے ساتھ آئے ہیں کہ ان کو نمازوں میں ہم سمجھیں اور تہائیوں میں  
ان پرواقن ہوں اور طاعت میں ان کی تعیل کریں۔ اور حضرت مالک بن دینار  
کہا کرتے تھے کہ اے قرآن والو! قرآن نے تمہارے دلوں میں کیا بولیا ہے؟

قرآن مؤمن کے حق میں بھار ہے جیسے زمین کے حق میں مینہ بھار ہوتا ہے۔ اسی  
واسطے بعض قاری کہتے ہیں کہ میں نے اپنے استاد کو قرآن سنایا، پھر میں دو بارہ ان  
کی خدمت میں گیا کہ پھر سناؤں تو انہوں نے مجھے جھڑک دیا اور فرمایا کہ میرے  
سامنے پڑھنے کو تو نے عمل ٹھہرا لیا۔ جاحدا کے سامنے پڑھ اور دیکھ کہ تجھ کو کیا حکم  
کرتا ہے اور کیا سمجھاتا ہے۔ اور اسی وجہ سے اصحاب رض کا شغل احوال اور

اعمال میں ہوتا تھا۔ اور حضرت حذیفہ رض کی حدیث میں ہے کہ جب آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی وفات کے بعد ان کو اپنی امت کے اختلاف اور پھٹنے کی خبر دی تو وہ  
فرماتے ہیں کہ میں نے آپ کی خدمت میں عرض کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اگر میں  
اس وقت کو پاؤں تو آپ مجھ کو کیا حکم فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ کلام اللہ کو  
سیکھنا اور اس کے بموجب عمل کرنا کہ نجات کی صورت وہی ہے۔ میں نے تین بار

سوال کیا۔ آپ نے یہی فرمایا کہ کتاب اللہ کو سیکھنا اور جو کچھ اس میں ہے اس پر عمل کرنا کہ نجات اسی میں ہے۔ (ابوداؤ دو نسائی در کبریٰ .....)  
 (ما خواز از مذاق العارفین، ترجمہ احیاء علوم الدین جلد اول صفحہ ۲۸۶ تا ۳۰۲)

حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ اپنے فارسی ترجمہ قرآن "فتح الرحمن" کے دیباچے میں

فرماتے ہیں :

سائر ابناء روزگار کہ اکثر اوقات بشغلِ معاش مشغول اند۔ در وقتِ فراغ باید کہ بایکدگر حلقة حلقة بتشنیند۔ و کسے کہ بر عبارت فارسی قدرت داشته باشد و اند کے از فن تفسیر بسرہ یافته یا بر عزیز نے این ترجمہ را گزرانیدہ بود۔ بقدر وسعتِ وقت یک دو سورہ با ترجمہ آن بترتیل و تبئین و قوف بر کلام تام بخواند۔ تاہمہ بشنوند۔ و بمعانی آن محظوظ شوند۔ و تشبیہ پیدا کردہ باشند۔ باصحابہ کرام کہ بھمیں دستور حلقة حلقة می نشستند و قاری ایشان قراءت می کرد۔ این قدر فرق است کہ صحابہ کرام بسلیقہ خود زبانِ عربی فهم می کردنند۔ واپس جماعت بتوسط ترجمہ فارسیہ و چنان کہ یارانِ سعادت مند مثنوی مولانا جلال الدین رومی و گلستان شیخ سعدی و منطق الطیر شیخ فرید الدین عطار و قصص فارابی و نفحات مولانا عبدالرحمن و امثال آن نقل مجلس دارند چہ باشد اگر این ترجمہ را بسمان اسلوب درمیان آرند و حصہ از شغلِ خاطر بہ ادراکِ آن گمارند۔ اگر آن شغل با کلام اولیاء اللہ است این شغل کلام اللہ است و اگر آن مواعظِ حکیمان است این مواعظِ حکم الحکمین است۔ و اگر آن مکتوباتِ عزیزان است این مکتوباتِ رب العزت است، شَتَّانَ يَيْنَ الْمَرْتَبَيْنِ اگر انصاف دہی فائدہ اصلی از نزولِ قرآنِ ایتھا است بہ مواعظِ آن و اہتد است بہ ہدایت آن نہ صرف تلفظ بآں اگرچہ تلفظِ آن ہم مفتونم است پس چہ مسلمانی

بdest آورده است۔ کسے کہ مدلول قرآن را نہ فمد او کدام  
حلاوت دارد آنکہ مدلول کلام اللہ رانہ داند۔ قرآن را برائے  
بندگان خود نازل فرمود تا مرضی او از نامرضی باز شناسند و از  
مکائد نفس و ظلمات اعمال قبیحه و اخلاق خبیثه خلاص شوند۔

حضرت شاہ ولی اللہ حنفیہ کے الفاظ کا مطلب یہ ہے کہ ”مسلمانوں کو چاہئے کہ  
فرصت کے وقت حلقہ حلقہ ہو کر بیٹھیں اور جو شخص قرآن شریف کا ترجمہ پڑھ سکے اور  
توہڑی سی تفسیر بھی جانتا ہو یا کسی کے سامنے ترجمہ پڑھ چکا ہو، وہ جس قدر وقت ملے قرآن  
شریف کو مع ترجیح کے اچھی طرح پڑھے تاکہ سب سین اور قرآن شریف کے مطالب کو  
سمجھیں۔ اور اس طرح صحابہ کرام علیہم السلام سے مشاہد پیدا کریں جو حلقہ حلقہ ہو کر تشریف  
رکھتے تھے اور قرآن شریف سنتے تھے۔ فرق صرف اس قدر ہے کہ حضرات صحابہ کرام  
علیہم السلام بوجہ مادری زبان ہونے کے قرآن خود سمجھتے تھے اور یہاں کے مسلمان ترجمہ کے  
ذریعے سمجھیں گے۔ جس طرح لوگ مشنوی مولانا جلال الدین، گلستان شیخ سعدی و منطق  
الظیر شیخ فرید الدین عطار و فضیل فارابی و نفحات مولانا عبدالرحمٰن اور اسی قسم کی کتابیں  
پڑھتے ہیں اسی طرح قرآن شریف کا ترجمہ بھی پڑھ سکتے اور سمجھ سکتے ہیں۔ اگر وہ کتابیں  
اویاء اللہ کا کلام ہیں تو قرآن مجید خود اللہ تعالیٰ کا کلام ہے۔ اگر ان میں حکماء کے وعظ ہیں  
تو قرآن مجید میں الحکم الحکمین کے فرمان ہیں۔ اگر نظر انصار سے دیکھا جائے تو قرآن  
شریف کے نزول کی غرض مخفی اس کے حروف کا تلفظ نہیں ہے بلکہ قرآن مجید کی ہدایت  
کے مطابق چنان ہے، اگرچہ تلفظ بھی غنیمت ہے۔ پس کیسا اسلام ہے اس شخص کا کہ قرآن  
مجید نہ سمجھے اور کیسی حلاوت اس کے پاس ہے کہ خدا کے کلام کونہ جانے۔ قرآن اس لئے  
اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے نازل فرمایا ہے کہ خدا کی مرضی اور نامرضی کو شناخت  
کریں اور نفس کے مکرا اور برے اعمال کی تاریکیوں اور خراب اخلاق سے نجات  
حاصل کریں۔“

حضرت شاہ عبدالقادر حنفیہ اپنے اردو ترجمہ قرآن ”موضع القرآن“ کے دیباچہ میں  
فرماتے ہیں :

”مسلمان کو لازم ہے کہ اپنے رب کو پہچانے اور اس کے صفات جانے، اور اس کے حکم معلوم کرے اور مرضی و نامرضی تحقیق کرے کہ بغیر اس کے بندگی نہیں۔ اور جو بندگی نہ بجا لاوے وہ بندہ بندہ نہیں۔ اور اللہ سبحانہ کی پہچان بتانے سے آتی ہے، کیونکہ آدمی سب چیز سکھانے سے سیکھتا ہے۔ اور بتانے والے سکھانے والے ہر چند تقریریں کریں اس برابر نہیں جو اللہ نے آپ بتایا۔ اس کے کلام میں جو ہدایت ہے دوسرے میں نہیں۔ پر کلام اس کا عربی زبان ہے اور ہندوستان کو اس کا دراک محال۔ اس واسطے بندہ عاجز عبد القادر کو خیال آیا کہ جس طرح ہمارے والد بزرگوار حضرت شیخ ولی اللہ بن عبدالرحیم محدث دہلوی ترجمہ فارسی سلسل و آسان کر گئے ہیں ویسے ہی اب ہندی زبان میں قرآن شریف کو ترجمہ کرے۔“

مندرجہ بالا اقتباسات سے اچھی طرح روشن ہو گیا ہو گا کہ قرآن مجید کا مطلب سمجھنا کس قدر ضروری ہے۔ باوجود اس کے ہم قرآن مجید کے معنی سمجھنے کی بالکل کوشش نہیں کرتے اور اپنے دل میں یہ خیال کئے مطمئن بیٹھے ہیں کہ ہم سے اس کے بارے میں باز پرس نہ ہو گی۔ حالانکہ جو لوگ عربی زبان جانتے ہیں یا اس کو سیکھ سکتے ہیں، وہ تو قرآن مجید کو آسانی سے سمجھ سکتے ہیں۔ اور جو لوگ عربی نہیں جانتے یا نہیں سیکھ سکتے وہ ترجموں اور عربی دانوں کے ذریعے قرآن مجید کے مطالب سمجھ سکتے ہیں۔

ہمارے پاس اگر کوئی خط یا تاریخ حکم انگریزی زبان میں لکھا آتا ہے تو اگر ہم انگریزی جانتے ہیں تو اس کو خود پڑھ لیتے ہیں اور اگر اس زبان سے واقف نہیں ہوتے تو اس کا ترجمہ اپنی زبان میں کر لیتے ہیں یا خود کسی انگریزی دان سے اس کا مطلب سمجھ لیتے ہیں اور ہم بالکل بے چین رہتے ہیں جب تک اس خط یا تاریخ حکم کا مطلب نہیں معلوم کر لیتے۔ اور کھوڈ کھوڈ کر اس کے معنی پوچھتے ہیں۔ اور اگر کسی لفظ پر ہم کوشہ رہ جاتا ہے تو پھر دوسرے لوگوں سے اس کا مطلب حل کراتے ہیں۔ افسوس اور صد ہزار افسوس کے قرآن مجید کے بارے میں ہم ایسے غافل ہیں کہ اس کے مطلب کو سمجھنے کے لئے ہم مطلق کوشش نہیں کرتے۔ کس قدر بد نصیبی اور بد قسمتی کی بات ہے کہ باوجود قرآن کے معنی نہ سمجھنے کے ہم چین و آرام سے بیٹھے ہیں اور ہمیں کوئی رنج و فکر اس کا نہیں ہے۔ اگر کسی

افر کے پاس سے ہمارے پاس انگریزی زبان میں دستور العمل اور احکام پہنچیں تو ہمیں اطمینان نہیں ہوتا جب تک کہ ان سب کا ترجمہ حرف بحرف ہم خود نہ سن لیں۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے احکام و ارشادات کا مجموعہ قرآن مجید ہمارے پاس موجود ہے اور ہمیں اس طرف توجہ بھی نہیں ہوتی۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ قرآن مجید ایسی کتاب ہے جس میں علوم و معارف کے دریا بھرے پڑے ہیں اور جس قدر بھی کوئی شخص اعلیٰ دماغ رکھتا ہو وہ اپنے ظرف کے مطابق علم و حکمت کے موتی اس سے حاصل کر سکتا ہے۔ لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ تشنہ لب اور پیاس سے اس آپ حیات سے محروم رہیں۔ اس کی مثال یہ ہے کہ پانی سے اس زمانہ میں بھاپ حاصل کر کے مختلف کام لئے جاتے ہیں اور ریلوے گاڑیاں وغیرہ چلائی جاتی ہیں۔ پانی سے یہ کام صرف وہ لوگ لے سکتے ہیں جو سائنس سے واقف ہیں، لیکن ہر شخص چاہے وہ کیسا ہی جاہل ہو پانی سے اپنی پیاس بجھا کر زندگی کو برقرار رکھ سکتا ہے۔ اسی طرح مذہبی اور روحانی زندگی کے قائم رکھنے کے لئے جس آپ حیات کی ضرورت ہے اس کو ہر شخص خواہ وہ جاہل ہو یا عالم، قرآن مجید کے بحر ذخار سے باآسانی حاصل کر سکتا ہے۔ البتہ جو شخص زیادہ عالم ہو گا وہ علم و حکمت کے زیادہ موتی اس سمندر سے حاصل کر سکے گا۔ ہم اس خطرناک غلطی میں مبتلا ہیں کہ چونکہ ہم بڑے عالم نہیں اور ہم قرآن مجید کے زیادہ نکات نہیں سمجھتے اس لئے ہم کو قرآن مجید کا ترجمہ پڑھنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس تباہ اور برباد کر دینے والی غلطی کی وجہ سے ہمیں قرآن مجید سے محرومی ہوتی جا رہی ہے اور ہماری مذہبی اور روحانی حیات کا خاتمہ ہو رہا ہے۔ زندگی قائم رکھنے کے لئے جس چیز کی جس قدر ضرورت ہے اس کا میر آنا بھی اللہ تعالیٰ نے اسی نسبت سے آسان کر دیا ہے۔ ہوا اور پانی کس آسانی سے مل سکتے ہیں۔ اسی طرح حیات ایمانی اور روحانی زندگی کی بقاء کے لئے جس تعلیم کی ضرورت ہے وہ قرآن شریف میں نہایت صاف اور روشن طریقے سے موجود ہے اور ہر شخص اس سے فائدہ اٹھا سکتا ہے۔ لیکن افسوس ہم یہ سمجھتے ہیں کہ قرآن تو ہم نہیں سمجھ سکتے البتہ مختلف حضرات نے (اپنے خیالات کے لحاظ سے) جو شرحیں (تفسیریں) قرآن کریم کی لکھی ہیں وہ ہم سمجھ سکتے ہیں اور انہی کو سمجھنا اور ان شرحوں کے سمجھنے کی کوشش کو لوگ قرآن کی تعلیم سمجھتے ہیں۔ اگر یہ شرحیں اور تفاسیر ایسی ہوتیں کہ فقط قرآن مجید کا صحیح مطلب ہی ادا کرتیں تو

اس میں کوئی نقصان نہ ہوتا، لیکن غصب تو یہ ہے کہ مختلف ا لوگوں نے مختلف زمانوں میں زمانوں کے مختلف اثرات سے متاثر ہو کر جو طرح طرح کی باتیں اپنی شرحوں اور تفاسیر میں ایسی درج کی ہیں جن میں اور قرآن کی تعلیم میں کوئی مناسبت ہی نہیں ہے؟ لوگ ان باتوں کو قرآن کی تعلیم سمجھنے لگے ہیں اور حقیقت میں ان کو قرآن کی تعلیم سے کوئی علاقہ نہیں ہے۔

یہ بات واضح کرنا ضروری ہے۔ اس لئے میں قرآن کی شرحوں کا ابتدائی اور انتہائی مختصر خاکہ بطور نمونہ ذکر کرتا ہوں۔

شروع میں رسول کریم ﷺ اور حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت علی رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں قرآن مجید کی کسی خاص شرح کے لکھنے کی ضرورت نہیں تھی۔ قرآن مجید عربوں کی مادری زبان میں تھا، اس کو وہ اچھی طرح سمجھتے تھے۔ البتہ جب مسلمانوں کی فتوحات کا دائرہ وسیع ہوا اور کثرت سے عجمی لوگ مسلمان ہونے لگے تو پوچنکہ ان کی مادری زبان عربی نہ تھی اس لئے ان کو قرآن شریف سمجھنے میں دقت ہوئی۔ اس دقت کے رفع کرنے کے لئے جماں قرآن مجید کی عبارت میں عجمیوں کے لئے اشکالات سمجھے گئے ان کے مطالب کو دوسرے ایسے الفاظ اور جملوں کے ذریعے واضح کیا جانے لگا جس کو آسانی سے سمجھا جاسکے۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں ان تفسیری جملوں اور فقروں کو کسی کتاب کی شکل میں لکھنے کی مطلق ضرورت نہیں سمجھی گئی، بلکہ جو حضرات قرآن مجید کی تعلیم دیتے تھے، وہ تعلیم دینے کے وقت جماں ضرورت ہوتی تھی ایسے الفاظ اور فقرات کا استعمال کرتے تھے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ تک کے زمانہ میں ان تفسیری الفاظ اور جملوں کی زیادہ ضرورت نہ ہوتی تھی۔ چنانچہ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان رضی اللہ عنہم سے ایسے تفسیری جملے صرف چند مردوی ہیں۔

صاحب کشف الطنوں جلد ۲ صفحہ ۳۳۲ میں لکھتے ہیں :

وَالرِّوَايَةُ عَنِ الْثَّلَاثَةِ فِي نَدْرَةِ حِدَّا

”ان تینوں سے بہت ہی تھوڑی روایت ہے۔“

سب سے زیادہ تفسیری جملے صحابہ میں سے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہیں،

کیونکہ آپ ﷺ کم سن صحابہ میں سے تھے اور آپ کی وفات ۱۸ھ میں ہوئی ہے۔ اور اس عرصہ میں کثرت سے عجمی لوگ مسلمان ہو چکے تھے اور بوجہ عجمی ہونے کے ان کو ایسے تفسیری جملوں اور الفاظ کی زیادہ ضرورت تھی، لیکن افسوس ہے کہ بہت سے جھوٹے راویوں نے اپنی طرف سے تفسیری فقرے اور جملے بنائے جس کا حضرت ابن عباس ہبھوئے کی طرف منسوب کر دیئے ہیں۔

صحابہ کے بعد تابعین نے قرآن شریف پڑھانا شروع کیا اور اس تعلیم کے دو مرکز ہو گئے، ایک کہہ دوسرے کوفہ۔ کہہ میں حضرت ابن عباس ہبھوئے کے شاگرد مثلاً مجاہد اور سعید بن جبیر، عکرمہ، طاؤس بن کیسان اور عطاء بن ابی رباح قرآن کی تعلیم خصوصیت سے دیتے تھے اور کوفہ میں حضرت ابن مسعود کے شاگرد علقہ بن قیس، اسود بن یزید، ابراہیم نجاشی اور شعبی وغیرہ۔ حضرات تابعین کے زمانہ میں بھی قرآن مجید کے مطالب سمجھانے والے تفسیری الفاظ اور فقروں کو لکھوانے کی ضرورت نہیں سمجھی گئی بلکہ قرآن کی تعلیم کے وقت وہ استعمال کئے جاتے تھے۔

حضرات تابعین کے بعد ان کے شاگردوں نے صحابہ اور تابعین کے ان تفسیری الفاظ اور فقروں کو لکھنا شروع کر دیا۔ جن حضرات نے خصوصیت سے یہ الفاظ اور فقرے جمع کئے ان کے نام یہ ہیں : سفیان بن عیینہ، وکیع بن الجراح، شعبہ، یزید بن ہارون، عبد الرزاق، آدم بن ابی یاس، اسحق بن راہویہ، روح بن عبادہ، عبد بن حمید، ابی بکر بن ابی شیبہ۔

اگر یہ سلسلہ اسی طرح قائم رہتا تو نہایت مفید ہوتا اور آج قرآن کی اصلی تعلیم صحیح رنگ میں جاری رہتی۔ لیکن افسوس ہے کہ اس طبقہ کے بعد ایسے حضرات پیدا ہوئے جنہوں نے ایسی شروحوں میں قرآن مجید کے صحیح مطالب ہی کو پوری طرح پیش نظر نہیں رکھا بلکہ بہت سی غیر صحیح باتیں بھی اپنی شروحوں میں درج کر دیں اور مختلف تفسیروں کی کتابیں ایسی لکھنی شروع کیں جن میں قرآن کے کچھ حصے کے صحیح اور کچھ حصے کے غیر صحیح مطالب موجود تھے۔

ان کے بارے میں صاحب کشف الغنوں جلد ۲ صفحہ ۳۳۶ میں تحریر فرماتے ہیں :

ثُمَّ الْفُ فِي التَّفْسِيرِ طَائِفَةٌ مِنَ الْمُتَّخِرِينَ، فَاخْتَصُرُوا إِلَى السَّانِدِ  
وَنَقُلُوا عَنِ الْأَقْوَالِ، تَبَرَّأُ فَدْخُلُهُ مِنْهُنَّ الدُّخِيلُ، وَالتَّبَسُّ الصَّحِيحُ  
بِالْعَلِيلِ، ثُمَّ صَارَ كُلُّ مَنْ سَمِعَ لَهُ قَوْلًا يُورَدُهُ وَمِنْ خَطْرِ بَيْلَهُ شَيْءٌ  
يُعْتَمِدُهُ ثُمَّ يَنْقُلُ ذَلِكَ خَلْفَ عَنِ السَّلْفِ ظَانًا أَنَّ لَهُ اصْلَاحًا غَيْرَ

مُلْتَفِتٍ؟ أَيْ تَحْرِيرٌ مَا وَرَدَ عَنْ سَلْفِ الصَّالِحِ

”اس کے بعد متاخرین میں ایک جماعت نے تفسیریں تالیف کیں اور اسناد کو محض  
کر دیا اور بہت سے اقوال نقل کر دیئے۔ یہاں سے زائد باتیں داخل ہونے لگ  
گئیں اور صحیح اور ضعیف آپس میں ملبس ہو گئے۔ اس کے بعد جس کسی کو جو  
بات معلوم ہوئی وہی درج کر دی اور جو کچھ اس کے خیال میں آیا اسی پر اعتماد کیا۔  
اس کے بعد ہر یہ کھلا طبقہ اپنے متفکرین سے نقل کرنے لگا، اسی خیال سے کہ ضرور  
کوئی نہ کوئی اس کی اصلیت ہوگی۔ اور انہوں نے اس کی تحقیق نہیں کی کہ سلف  
صالحین سے اس میں کیا منقول ہے۔“

ان تفسیروں میں کلام مجید کے الفاظ کے جس حد تک غیر صحیح معنی درج ہونے لگے  
اس کا اندازہ سیو طیٰ کے ان الفاظ سے ہو سکتا ہے۔

رَأَيْتُ فِي تَفْسِيرِ قَوْلِهِ تَعَالَى غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِحِينَ  
نَحْوُ عَشْرَةِ أَقْوَالٍ مَعَ أَنَّ الْوَارِدَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ  
جَمِيعِ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ لَيْسَ غَيْرَ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى

”میں نے غیر المغضوب عليهم ولا الصالحين کی تفسیریں دس مختلف قول  
دیکھے ہیں، حالانکہ رسول اللہ ﷺ اور سب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین سے  
یہود و نصاریٰ کے سوا اور کچھ مروی نہیں ہے۔“

تفسرین کے اس طبقہ کے بعد ایک دوسرا طبقہ پیدا ہوا جس نے اپنی کتابوں میں قرآن  
مجید کے غیر صحیح مطالب ہی پر اکتفا نہیں کیا، بلکہ انہوں نے قرآن مجید کے مطالب کو صرف  
اس فن کے متعلق محصور کرنے کی کوشش شروع کر دی جس فن کو وہ اچھی طرح جانتے  
تھے۔ مثلاً جس کو نحو اچھی آتی تھی اس نے اپنی تفسیریں کلام مجید کے صحیح مطالب کو پیش  
کرنے کی جگہ ساری قوت قرآن کی آیتوں کے نحوی نکات پر بحث کرنے میں اور نحو کے

سائل نقل کرنے میں صرف کر دی۔ اور اس طرح اس کا پڑھنے والا صرف یہ سمجھ سکتا ہے کہ گویا قرآن مجید صرف علم نحو ہی کی تعلیم کی غرض سے نازل ہوا ہے۔ مثلاً اس قسم کی ایک تفسیر میں بجائے اس کے کہ بسم اللہ کا صاف مطلب ظاہر کر دیا جاتا، اس کی تین ہزار تک ترکیبیں درج کر دی ہیں۔ اس بارے میں بجائے اس کے کہ خود کچھ کہا جائے، بہتر معلوم ہوتا ہے کہ کشف الظنون کی عبارت ہی نقل کر دی جائے۔ یہ عبارت اس کو واضح کر دے گی۔

ثُمَّ صَنْفٌ بَعْدَ ذَلِكَ قَوْمٌ بَرْ عَوَا فِي شَيْءٍ مِّنَ الْعِلْمِ وَ مَلُؤُ كِتَابِهِ بِمَا  
غَلَبَ عَلَى طَبْعَةِ مِنَ الْفَنِ وَ اقْتَصَرَ فِيهِ عَلَى مَا تَمَهَّرَ هُوَ فِيهِ كَانَ  
الْقُرْآنُ أُنْزَلَ لَا جُلَّ هَذَا الْعِلْمُ لَا غَيْرَ مَعَ انْ فِيهِ تَبِيَانٌ كُلُّ شَيْءٍ  
فَالنَّحْوُى تَرَاهُ لَيْسَ لَهُ بِهِمْ إِلَّا الْأَعْرَابُ وَ تَكْثِيرُ الْأَوْجَهِ الْمُحْتَمَلَةِ  
فِيهِ وَ انْ كَانَتْ بَعِيدَةً وَ يَنْقُلُ قَوَاعِدَ النَّحْوِ وَ مَسَائِلَهُ وَ فَرَوْعَهُ وَ  
خَلَافَيَّاتِهِ كَالْزَجَاجُ وَ الْوَاحِدِيُّ فِي الْبَسِطِ وَ ابْوَ حَيَانِ فِي الْبَحْرِ وَ  
النَّهَرِ وَ الْأَخْبَارِ لَيْسَ لَهُ شَغَلٌ إِلَّا الْقَصْصُ وَ اسْتِفَاءُهَا وَ الْأَخْبَارُ  
عَمَنْ سَلَفَ سَوَاءٌ كَانَ صَحِيحَةً أَوْ باطِلَةً وَ مِنْهُمُ الشَّعْلَبِيُّ وَ الْفَقِيْهُ  
يَكَادُ يَسْرُدُ فِيهِ الْفَقِيْهَ جَمِيعًا وَ رَبِّما اسْتَطَرَدَ إِلَى اقْتَامَةِ ادْلَةِ الْفَرْوَعِ  
الْفَقِيْهَيَّةِ الَّتِي لَا تَعْلُقُ لَهَا بِالْأَيَّتِ اصْلَاءً وَ الجَوابُ عَنْ ادْلَةِ  
الْمُخَالَفِينَ كَالْقَرْطَبِيُّ وَ صَاحِبِ الْعِلْمَ الْعُقْلَيَّةِ خَصْرُصَا الْإِمَامِ  
فَخْرِ الدِّينِ قَدْ مَلَأَ تَفْسِيرَهُ بِاَقْوَالِ الْحُكْمَاءِ وَ الْفَلَاسِفَةِ وَ خَرَجَ مِنْ  
شَيْءٍ إِلَى شَيْءٍ حَتَّى يَقْضِي النَّاظِرُ الْعَجَبَ۔ قَالَ ابْوَ حَيَانَ فِي  
الْبَحْرِ جَمْعُ الْإِمَامِ الرَّازِيِّ فِي تَفْسِيرِهِ أَشْيَاءَ كَثِيرَةً طَوِيلَةً لَا حَاجَةَ  
بِهَا فِي عِلْمِ التَّفْسِيرِ، وَ لِذَلِكَ قَالَ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ فِيهِ كُلُّ إِلَّا  
التَّفْسِيرُ، الْمُبْتَدِعُ لَيْسَ لَهُ قَصْةً إِلَّا تَحْرِيفُ الْآيَاتِ وَ تَسْوِيْتُهَا عَلَى  
مَذْهَبِهِ الْفَاسِدِ بِحِيثِ أَنَّهُ لَوْ لَاحَ لَهُ شَذَّةً مِّنْ بَعِيدٍ افْتَضَهَا وَ وَجَدَ

موضعا له فيه ادنى مجال سارع اليه والملحد فلا تسئل عن كفره  
والحاده في آيات الله وافتراه على الله ما لم يقله، ومن ذلك  
القبيل الذين يتكلمون في القرآن بلا سند ولا نقل عن السلف ولا  
رعاية الاصول الشرعية القواعد العربية كتفسير محمود بن حمزة  
الكرمانى في مجلدين سماه العجائب والغرائب ضمنه اقوال هى  
عجز عنده العوام وغرائب عما عهد عن السلف بل هي اقوال  
المنكر، لا يحل الاعتقاد عليها ولا ذكرها الا للتحذير من ذلك،  
وسائل البقلينى عمن فسر بهذا مافتنى بانه ملحد واما كلام  
الصوفية في القرآن فليس بتفسير، قال ابن الصلاح في فتاواه:  
وحدث عن الإمام الوحدى انه قال صنف السلمى حقائق  
التفسير ان كان قد اعتقد ان ذلك تفسير فقد كفر قال النسفي في  
عقائده النصوص تحمل على ظواهرها و العدول منها الى معان

يدعوها اهل الباطن الحاد (كشف الظنون، جلد ۲، ص ۳۳۷)  
”اس کے بعد ایسے لوگوں نے تصنیف کی جنہوں نے کسی ایک علم میں فوقیت  
حاصل کی اور اپنی کتاب کو اسی فن سے بھر دیا جو ان کی طبیعت میں غالب تھا، اور  
محض اسی پر اکتفا کیا جس میں کہ انہوں نے مہارت حاصل کی تھی۔ گویا کہ قرآن  
شریف محض اسی علم کے لئے نازل ہوا تھا۔ باوجودیکہ اس میں ہر چیز کا بیان موجود  
ہے نحوی کو فقط اعراب اور روجوہ ترکیب ہی مدد نظر رہتے ہیں، اگرچہ وہ بعید ہی  
کیوں نہ ہوں اور وہ نحو کے قواعد و مسائل اور فروع و خلافیات ہی کو داخل  
کرے گا اور جس طرح کہ زجاج اور واحدی نے بسیط اور ابو حیان نے بگرا در نظر  
میں کیا ہے۔ اور اخباری کو محض قصے اور ان کو مکمل ہی مدد نظر رہتی ہے، خواہ وہ  
قصے صحیح ہوں یا غلط۔ شبی بھی ایسے حضرات میں سے ہیں اور فقیہہ کا یہی مطلب  
ہوتا ہے کہ ساری فقہ داخل کر دے۔ بسا اوقات فقیہہ فروعات فقہ کی دلیلیں  
لے آتا ہے حالانکہ ان کو نفس آیات سے کوئی تعلق نہیں ہوتا، اور پھر ان دلیلیوں

کے مخالفین کے جوابات بھی نقل کر دیتا ہے۔ ایسے حضرات میں قرطبی ہیں۔ اور صاحب علوم عقلیہ خصوصاً امام رازیؒ جنہوں نے اپنی تفسیر کو حکما اور فلاسفوں کے اقوال سے بھر دیا ہے اور کہاں سے کہاں تک چلے جاتے ہیں جس سے دیکھنے والا منجب ہوتا ہے۔ ابو حیان نے بھر میں کہا ہے کہ امام رازیؒ نے اپنی تفسیر میں بہت سی چیزیں ایسی درج کی ہیں جن کی علم تفسیر میں کچھ ضرورت نہیں تھی۔ اس لئے بعض علماء نے فرمایا ہے کہ امام رازیؒ کی تفسیر میں سب کچھ ہے مگر تفسیر نہیں ہے۔ اور ایک بدعتی کی غرض مخصوص آئیوں کی تحریف ہی ہوتی ہے، تاکہ ان کو اپنے فاسد مذہب پر منطبق کرے، یہاں تک کہ اگر اسے کوئی ذور کی بات بھی سوچتی ہے تو اسے لے لیتا ہے، یا اگر کوئی ایسا موقع پاتا ہے جس میں اس کی کوئی بات کچھ بھی بن سکے تو فوراً بنا لیتا ہے۔ اور ملحد کا تو ذکر ہی کیا ہے کہ وہ خدائے تعالیٰ کی نسبت جھوٹ بنا تا ہے جو خدا نے مطلقاً نہیں فرمایا۔ اور جو قرآن شریف میں بلا سند یا سلف صالحین کے اقوال کے مساوا اور قواعد عربیہ اور اصول شرعیہ کی رعایت کے بغیر کچھ کہتے ہیں، وہ سب اسی قسم میں سے ہیں۔ محمود بن حمزہ کرامی کی تفسیر دو جلدوں میں اسی قسم کی ہے جس کا نام اس نے الجواب والغائب رکھا ہے۔ اس میں بہت سے قول نقل کئے ہیں جو عوام کے نزدیک عجیب ہیں اور سلف کے طریقہ سے بہت ذور ہیں، بلکہ وہ ایسے ہیں کہ ان پر اعتقاد ہی ناجائز ہے اور ان کا ذکر کرنا سوائے تحدیر کے ناجائز ہے۔ بلقینی سے ایسے شخصوں کی نسبت فتویٰ پوچھا گیا، انہوں نے کہا کہ ایسے مفسر ملحد ہیں۔ اور قرآن شریف کے بارے میں صوفیہ کا کلام تفسیر نہیں ہے۔ ابن القلاح نے اپنے فتاویٰ میں ذکر کیا ہے کہ میں نے امام واحدی سے معلوم کیا ہے، انہوں نے فرمایا کہ سلمی نے حلق تفسیر تصنیف کی ہے، جو شخص یہ خیال کرے کہ یہ تفسیر ہے تو وہ کافر ہے۔ نسفی نے اپنے عقائد میں کہا ہے کہ نصوص کو اپنے ظواہر پر محمول کیا جائے گا۔ اور ان سے اہل باطن کے معانی کی طرف پھرنا الحاد ہے۔“

ہم میں یہ رنگ چھٹی صدی ہجری میں آگیا۔ اس کے بعد یہ حالت ہو گئی کہ قرآن مجید کا تو ذکر ہی کیا، خود ان تفسیروں کی شرحیں اور حاشیہ لکھنے جانے شروع ہو گئے۔ صرف تفسیر بیضاوی کا ملاعوض نے تمیں جلدی میں حاشیہ لکھا ہے۔

(ایک نہایت اہم مسئلہ کو حل کرنے کے لئے یہ اقتباسات نقل کئے گئے ہیں، ورنہ حضرات علمائے کرام نے اپنے مذہب کی خدمت جس خلوص اور جانفشنی سے کی ہے اس کی جزا صرف اللہ تعالیٰ ہی مرحمت فرماسکتا ہے۔)

اب یہ واضح ہو گیا ہو گا کہ اصل قرآن پر غور و فکر کرنا اور چیز ہے اور تقاضی پر غور و فکر کرنا اور چیز ہے۔ اصل قرآن کو چھوڑنے سے اور اس کو مقررہ طریقہ سے نہ پڑھنے کی وجہ سے ہم قرآن مجید کی صحیح تعلیم سے محروم ہوتے جاتے ہیں اور اس کے نتائج وہ ہیں جو ہم دیکھ رہے ہیں۔ خود قرآن مجید میں جو طریقے قرآن کی تعلیم سے فائدہ اٹھانے کے درج ہیں ان کو چھوڑنے کی وجہ سے اعلیٰ تعلیم سے جس طرح ہم ڈور ہوتے جاتے ہیں اس کی تحقیق بھی چونکہ ضروری ہے اس لئے اب اس مسئلہ کو واضح کیا جاتا ہے۔

### قرآن حکیم کی اصطلاحات کے اصلی اور موجودہ مفہوم میں فرق

جب سے ہم قرآن کی اصلی تعلیم سے ڈور ہوتے گئے ہیں ہم برابر تنزل کر رہے ہیں۔ اور جیسی قوم کی حالت ہوتی ہے ویسے ہی اس کے اخلاق ہوتے ہیں۔ اگر قوم زندہ ہوتی ہے تو اس کے افراد میں جرأت، ہمت، استقلال، ترقی کی امنگ، ایثار، قربانی وغیرہ عمدہ اخلاق ہوتے ہیں، اور اگر قوم میں مردی ہوتی ہے تو اس کے افراد پست ہمت، سُت، بزدل، ہاتھ پیر توڑنے والے ہوتے ہیں۔ قوی تنزل کا مردہ اقوام میں اس قدر اثر ہوتا ہے کہ عمدہ الفاظ کے مفہوم بھی بگڑ کر خراب ہو جاتے ہیں۔ چنانچہ جب مسلمانوں میں کچھ جان تھی تو ان میں وعدہ اور قول و قرار کا دوسرا مفہوم تھا، اور جب ان پر مردی چھاگئی تو انہی الفاظ کا دوسرا مفہوم ہو گیا۔ پہلے مشہور تھا ”قول مردال جان دارد“۔ پھر یہ

حالت ہوئی ٹھی

و عده آسان ہے و لے اس کی وفا مشکل ہے!

پھر اس کے بعد یہ حالت ہو گئی ٹھی

وہ وعدہ ہی کیا جو وفا ہو گیا!

اسی طرح جب سے ہم نے قرآن مجید کو چھوڑ دیا ہے اور اس وجہ سے ہماری حالت خراب ہو گئی تو خود کلام مجید کے مفہوم بدلتے گئے۔ مثال کے طور پر میں ”توکل“ اور



”صبر“ کو پیش کرتا ہوں۔ آج کل ہمارے ہاں توکل کے معنی ہیں ہاتھ پیر توڑ کر بیٹھ جانا اور کچھ کام نہ کرنا۔ اس کو کہتے ہیں توکل۔ اس کے لئے ایسے قصے مشہور ہیں کہ ایک صاحب نے اس طرح توکل کیا کہ ہاتھ پیر توڑ کر بیٹھ رہے اور خدا سے کہا کہ میں خود کھانا نہ کھاؤں گا جب تک خود بخود کھانا میرے منہ میں نہ آجائے گا۔ اس طرح وہ کچھ عرصہ تک بیٹھے رہے۔ اس کے بعد کھانے کا ایک خوان ان کے سامنے موجود ہو گیا، وہ سمجھے کہ بس کام ہو چکا اور اپنے ہاتھ سے کھانے لگے، اتنے میں آواز آئی تو جلدی کر گیا، اگر کچھ دیر اور منتظر رہتا تو خود بخود تیرے منہ میں کھانا پہنچ جاتا۔ اور چونکہ قرآن مجید میں توکل کی تعریف ہے اس لئے نکتے لوگوں کی تعریف کی جاتی ہے کہ فلاں صاحب توکچھ کام نہیں کرتے، گھر سے باہر نہیں نکلتے، وہ بڑے متوكل ہیں۔ حالانکہ قرآن مجید میں توکل کا مفہوم ہے نہایت مشکل حالت میں پوری ہمت سے کام کرنا اور نتیجہ کی طرف سے خائف ہو کر کام نہ چھوڑنا، بلکہ نتیجہ کے بارے میں خدا سے تعالیٰ سے کامیابی کا بھروسہ رکھنا۔ چنانچہ مندرجہ ذیل آیات سے یہ مفہوم صاف طور سے ظاہر ہے۔ سورہ مائدہ میں ہے :

﴿ قَالُوا يَمْوُسِي إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَارِينَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا ۝ فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ۝ قَالَ رَجُلٌ مِّنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ ۝ فَإِذَا دَخَلُتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَلِيلُونَ ۝ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ۝ ﴾ (المائدة : ۲۳، ۲۲)

”وہ لوگ کہنے لگے کہ اے موسی! اس ملک میں تو بڑے زبردست لوگ رہتے ہیں، اور جب تک وہ وہاں سے نہ نکل جائیں ہم تو اس ملک میں قدم رکھتے نہیں۔“ ہاں وہ لوگ اس میں سے نکل جائیں تو ہم ضرور جادا خل ہوں گے۔ اللہ کا ذر مانے والوں میں سے دو آدمی تھے کہ ان پر اللہ نے اپنی خاص مہربانی کی، وہ بول اٹھ کے ان پر چڑھائی کر کے دروازے میں گھس پڑو، اور جب تم دروازوں میں گھس پڑنے تو بلاشبہ تمہاری فتح ہے اور تم ایمان رکھتے ہو تو اللہ پر توکل کرو۔“

سورہ یونس میں ہے :

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ ۝ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَقُولُمْ إِنْ كَانَ كَبُرٌ عَلَيْكُمْ

مَقَامِيْ وَ تَذَكِيرِيْ بِ ایٰتِ اللّٰهِ فَعَلَیِ اللّٰهِ تَوَکُّلٌ فَاجْمِعُوا امْرَکُمْ  
وَ شُرَکَاءَ کُمْ ثُمَّ لَا یکُنْ امْرُکُمْ عَلَیکُمْ غُمَّةٌ ثُمَّ افْضُوا إِلَيْ وَلَا

تُنْظِرُونِ ﴿٤١﴾ (یونس : ۴۱)

”اور اے پیغمبر! لوگوں کو نوح کا حال پڑھ کر سناو کہ جب انہوں نے اپنی قوم کے لوگوں سے کہا: بھائیو! اگر میرا رہنا اور خدا کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سمجھانا تم پر گراں گزرتا ہے تو میں اللہ پر توکل کرتا ہوں۔ پس تم اور تمہارے شریک سب مل کر اپنی ایک بات ٹھہرالو، پھر تمہاری وہ بات تم میں کسی پر مخفی نہ رہے، پھر جو کچھ تمہیں کرنا ہے میرے ساتھ کر چکو اور مجھے مہلت نہ دو۔“

حضرت نوح ﷺ نے کام نہیں چھوڑا۔ اگر کام چھوڑ کر بیٹھ جاتے تو اس مقابلہ کی ضرورت نہ تھی۔ کفار یہی چاہتے تھے کہ کام نہ کرو۔

صبر: صبر کے معنی آج کل فقط یہ لئے جاتے ہیں کہ اگر کسی نہ کسی وجہ سے کوئی مصیبت آپڑے تو غم کا اظہار نہ کریں۔ نیز یہ کہ ذلتیں برداشت کریں اور چپ بیٹھ رہیں، پٹتے جائیں اور اف نہ کریں۔ ایسے بے حمیتوں کی تعریف کی جاتی ہے اور سمجھا جاتا ہے کہ یہ قرآن شریف پر عامل ہیں، اور قرآن میں صابروں کی تعریف ہے، لہذا ایسے اصحاب کی بھی تعریف اور وقعت ہونی چاہئے۔ حالانکہ قرآن مجید میں صبر کا مفہوم ہے صحیح اصول پر کام کرنے میں جو دقتیں پیش آئیں ان کا برداشت کرنا، اور کام کو جاری رکھنا، اور نہاننا اور دنوت کے سے گھبرا کر کام نہ چھوڑنا۔ چنانچہ یہ مفہوم مندرجہ ذیل آیات سے واضح ہو جائے گا:

﴿فَلَمَّا جَاءَ زَهْرَةَ هُوَ وَالَّذِينَ أَمْنَوْا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَاهُلَوتِ  
وَجُنُودِهِ ۝ قَالَ الَّذِينَ يَظْنُنُونَ أَنَّهُمْ مُلْقُوا اللّٰهِ كُمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتُ  
فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللّٰهِ ۝ وَاللّٰهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ۝ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَاهُلَوتِ  
وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبَرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى  
الْقَوْمِ الْكُفَّارِينَ ۝ فَهَرَّ مُؤْمِنُهُمْ بِإِذْنِ اللّٰهِ . . . . ۝﴾ (آل بقرہ: ۲۲۹-۲۵۱)

”پھر جب طالوت اور ایمان والے جو اس کے ساتھ تھے نہ کے پار ہو گئے تو جن

لوگوں نے طالوت کی نافرمانی کی تھی لگے کہنے کہ ہم میں تو جالوت اور اس کے شکروں کے مقابلہ کرنے کا دام ہی نہیں۔ اس پر وہ لوگ جن کو یقین تھا کہ ان کو خدا کے حضور حاضر ہونا ہے، بول اٹھے کہ اکثر ایسا ہوا ہے کہ اللہ کے حکم سے تھوڑی جماعت بڑی جماعت پر غالب آگئی ہے، اور اللہ صبر کرنے والوں کا ساتھی ہے۔ اور جب وہ جالوت اور ان کی فوجوں کے مقابلے میں آئے تو دعا کی کہ اے ہمارے پروردگار! ہم پر صبر انڈیل دے اور معز کہ جنگ میں ہمارے پاؤں جمائے رکھ اور کافروں کی جماعت پر ہم کو فتح دے۔ پھر اللہ کے حکم سے ان لوگوں نے دشمنوں کو بھگا دیا۔“

﴿ وَكَانُوا مِنْ نَبِيٍّ قُتُلُوا مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ ۚ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَاثُوا ۖ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ۝ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَأَنْصَرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفَّارِينَ ۝ ﴾

(آل عمران : ۱۳۷)

”اور بہت سے پیغمبر ہو گزرے ہیں جن کے ساتھ ہو کر بہت سے اللہ والے لوگ دشمنوں سے لڑے، تو جو مصیبت ان کو اللہ کے راستے میں پہنچی اس کی وجہ سے نہ تو انہوں نے ہمت ہار دی، اور نہ بوداپن کیا اور نہ دشمنوں کے آگے عاجزی کا اظہار کیا، اور اللہ صابروں کو دوست رکھتا ہے۔ اور سوائے اس کے ان کے منہ سے ایک بات بھی تو نہیں نکلی کہ لگے دعائیں مانگنے کہ اے پروردگار ہمارے گناہ معاف کر، اور ہمارے کاموں میں جو ہم سے زیادتیاں ہو گئی ہیں ان سے درگزر فرمایا، اور دشمنوں کے مقابلے میں ہمارے پاؤں جمائے رکھ، اور کافروں کے گروہ پر ہم کو فتح دے!“

کلام مجید میں صابروں سے توقع کی جاتی ہے کہ کم سے کم اپنے سے دو گنی قوت پر وہ غالب آجائیں گے۔

﴿ فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ ۚ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُو الْأَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللَّهِ ۖ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ۝ ﴾ (الأنفال : ۶۶)

”تو اگر تم میں سے سو صابر ہوں گے تو وہ دوسو پر غالب رہیں گے، اور اگر تم میں سے ایسے ایک ہزار ہوں گے تو وہ اللہ کے حکم سے دو ہزار کافروں پر غالب رہیں گے۔ اور اللہ تعالیٰ صابروں کے ساتھ ہے۔“

اصل قرآن پیش نظر نہ رہنے سے، اور اس سے صحیح طریقے سے مستفید نہ ہونے سے اور اس کی جگہ مختلف لوگوں کی لکھی ہوئی شرحوں کو پیش نظر رکھے جانے سے ایک تو یہ نقصان ہوا کہ الفاظ کے غلط مفہوم عام طور سے شائع ہو گئے، جیسا کہ ظاہر کیا گیا ہے۔ دوسرा نقصان یہ ہوا کہ کلام مجید کی تعلیم کے چند ضروری حصے نظر انداز ہو گئے۔ جب اصل کتاب تو پیش نظر نہیں اور بجائے اس کے مختلف لوگوں کی مصنفوں کتابیں پیش نظر ہوں تو لازمی ہے کہ تعلیم اپنے اصلی صحیح رنگ میں نہ رہے اور اس کا ایک حصہ ضائع ہو جائے۔ اس کے متعلق چند مثالیں پیش کی جاتی ہیں۔ مثلاً دنیاوی زندگی کو کامیاب اور قوی بنانے کے لئے وسائل کو اختیار کرنے کے بارے میں قرآن مجید میں جو کچھ تعلیم ہے اس کی طرف سے بالکل غفلت کی جاتی ہے اور اس طرف بالکل توجہ نہیں کی جاتی۔ حالانکہ دشمنوں سے محفوظ رہنے کے لئے اور اپنی حالت کامیاب اور قوی بنانے کے لئے کامل تیاری کرنا اور تمام امکانی قوتوں سے کام لینا اسلامی فرائض میں داخل ہے۔ اور اس پر قرآن مجید میں بہت زور دیا گیا ہے۔ فرمایا :

﴿وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ﴾ (الأنفال : ۶۰)

”اور تیاری کرو ان کے واسطے جو کچھ تم کر سکو قوت سے۔“

بلکہ جو لوگ مسلمانوں کی ترقی میں اور کامیاب اور مضبوط حالت بنانے میں مطلق توجہ نہیں کرتے اور تمام اہم کام چھوڑ کر اپنا وقت نوافل پڑھنے میں ہی صرف کرتے ہیں اور اپنی حالت را ہیوں کی سی بنالیتے ہیں کہ ان کو دنیا کے معاملات سے تعلق نہیں ہوتا، ایسے حضرات کو بہترین نمونہ اسلام سمجھا جاتا ہے۔ حالانکہ قرآن مجید کی تو یہ تعلیم ہے کہ جو لوگ مسلمانوں کی حالت محفوظ رکھنے اور قوی بنانے میں موقع پر ایک دفعہ بھی تسائل کر جائیں تو خواہ وہ کیسے ہی کیوں نہ ہوں ان کو مسلمان اپنی جماعت سے خارج کر دیں جب تک وہ اپنے اس تسائل سے بازنہ آ جائیں۔ خود صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے تین اصحاب سے ایک دفعہ ایسے موقع پر تسائل ہو گیا تھا (ان صحابہ کے نام یہ ہیں : کعب بن مالک، ہلال بن

امیہ، ماراہ بن الربيع (رضی اللہ عنہ) تو تمام مسلمانوں نے اپنی جماعت سے ان کو علیحدہ کر دیا تھا اور ان سے تمام تعلقات منقطع کر دیئے تھے، یہاں تک کہ گفتگو بھی ترک کر دی گئی تھی۔ جب وہ انتہائی پریشانی اٹھا پکے اور اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول فرمائی، اس کے بعد مسلمانوں نے ان سے تعلقات دوبارہ وابستہ کئے۔ ان کا ذکر سورہ توبہ میں اس طرح ہے :

﴿ وَعَلَى الْثَّلَاثَةِ الدِّينَ خَلَفُوا طَحْتَى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحِبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ أَنفُسُهُمْ وَظَنُّوا أَنَّ لَا مَلْجَأَ مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا طَ إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾

(التوبۃ : ۱۱۸)

”اور ان تینوں شخصوں پر جو پچھے رکھے گئے تھے، یہاں تک کہ جب زمین باوجود فراخی کے ان پر تنگی کرنے لگی اور وہ اپنی جان سے تنگ آگئے اور سمجھ گئے کہ اللہ کی گرفت سے اس کے سوا اور کہیں بنا نہیں، پھر اللہ نے ان کی توبہ قبول کر لی، تاکہ (قبول توبہ کے شکریہ میں آئندہ کے لئے بھی) توبہ کئے رہیں۔ بے شک اللہ بڑا ہی توبہ قبول کرنے والا مریبان ہے۔“

نیز صحیح احادیث میں بھی صاف طور سے درج ہے کہ مسلمانوں کو محفوظ بنانے کی کوشش کرنا نوافل، نماز اور روزے سے بہت بہتر ہے۔

تفسیر ابن کثیر، جلد ۲ صفحہ ۳۷ میں درج ہے کہ ۷۰ھجری میں عبد اللہ بن مبارک نے جو مسلمانوں کو مضبوط اور قوی بنانے کی کوشش میں مصروف تھے، حسب ذیل شعر فضیل بن عیاض کو لکھ کر روانہ کیا تھا۔ فضیل بن عیاض صوفیہ کے امام ہیں، اور اس وقت مسجد حرام میں عبادات اور روحانی ریاضتوں میں مصروف تھے۔

یا عابدَ الحرمینِ لو ابصرَنَا

لعلَّتَ انكَ فِي العبادَه تلعب

”اے حرمین کے عابد! اگر تو ہماری حالت دیکھے تو جان لے کہ تو عبادات میں کھیل رہا ہے“ (یعنی موجودہ حالات کے لحاظ سے یہ ریاضتیں لو و لعب کا درجہ رکھتی ہیں)۔

جس وقت حضرت فضیل بن عیاض نے یہ شعر پڑھا تو روپڑے اور فرمایا کہ عبد اللہ

بن مبارک نے صحیح لکھا ہے : فلما قرأه ذرفت عيناه و قال صدق ابو عبد الرحمن۔  
دوسری مثال ہے کہ معاش حاصل کرنا، اس کے لئے کوشش کرنا اور اس کے لئے  
وسائل حاصل کرنا دنیاداری (یعنی بزعمِ خود دین سے علیحدگی) تصور کیا جاتا ہے۔ حالانکہ  
خود قرآن کی تعلیم ہے :

﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَأَنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ﴾

(الجمعة : ۱۰)

”پھر جب نماز ہو چکے تو زمین میں اپنی اپنی راہ لو اور خدا کے فضل (یعنی معاش) کی  
جستجو میں لگ جاؤ۔“

چنانچہ اکثر صحابہ اور ائمہ سلف کسب معاش کے لئے تجارت وغیرہ وسائل میں مصروف  
رہتے تھے۔ بخلاف ان کے آج کل ان وسائل میں مصروف ہونا خلافِ تقدس و کرشمان  
سمجھا جاتا ہے۔ یہ بات قرآن مجید کی تعلیم سے بعد کا نتیجہ ہے۔

تیسرا مثال۔ عام طور پر یہ سمجھا جاتا ہے کہ مسلمان دنیا میں ذلیل اور مسکین زندگی  
برکرنے کے لئے پیدا ہوئے ہیں، حالانکہ قرآن مجید کی تعلیم کے یہ بالکل خلاف ہے اور  
قرآن مجید میں قومی ذلت اور مسکنت کو خدا کے غضب اور عذاب کی ثانی بیانات بیان گیا ہے، جو  
حسب ذلیل آیات سے ظاہر ہے۔

سورہ زمر میں ہے :

﴿كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ  
فَأَذَاقَهُمُ اللَّهُ الْبَخْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۚ﴾ (ال Zimmerman : ۲۵)

”جو لوگ ان سے پہلے ہو گزرے ہیں انہوں نے بھی پیغمبروں کو جھٹلایا تو ان کو  
عذاب نے ایسی طرف سے آیا کہ انہیں اس کی خبر بھی نہ تھی۔ تو ان کو اس دنیا  
کی زندگی میں اللہ نے ذلت کامزہ چکھا دیا۔“

سورہ بقرہ میں یہود کی خرابیوں کے ذکر کے بعد ان کو عذاب سے اس طرح ڈرایا گیا ہے :

﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِيَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفِرُونَ بِيَعْضٍ ۝ فَمَا جَزَاءُهُمْ مَنْ يَقْعُلُ  
ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْنَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۚ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يَرُدُّونَ إِلَى  
آشَدِ الْعَذَابِ ۝﴾ (البقرۃ : ۸۵)

”تو کیا تم کتابِ اللہ کی بعض باتوں کو مانتے ہو اور بعض کو نہیں مانتے۔ تو جو لوگ تم میں سے ایسا کریں گے اس کے سوا ان کا اور کیا بدله ہو سکتا ہے کہ دنیا کی زندگی میں ان کی ذلت ہو اور آخر کار قیامت کے دن بڑے ہی سخت عذاب کی طرف لوٹائے جائیں۔“ (یعنی دنیا کی ذلت بد عملیوں کی سزا ہے)

دوسرے موقع پر سورہ آل عمران میں فرمایا گیا ہے :

﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الدِّلْهُ أَيْنَ مَا تُقْفُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَ حَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ وَ بَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمُسْكَنَةُ ۚ ﴾

(آل عمران : ۱۱۲)

”جماد دیکھو ذلت ان کے سرپر سوار ہے، کیسی اللہ کے ذمہ یا انسانوں کا ذمہ میں پناہ مل گئی تو یہ اور بات ہے۔ اور خدا کے غضب میں گرفتار ہیں، اور محتاجی ہے کہ الگ ان کے پیچھے پڑ گئی ہے۔“ (یعنی قومی مسکنت خدا کے غضب کی نشانی ہے) بخلاف ان کے جن لوگوں پر اللہ تعالیٰ اپنا فضل و کرم فرماتا ہے اُن کو برتری اور سلطنت عطا فرماتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کافرمان ہے :

﴿ وَ لَا تَهْنُوا وَ لَا تَحْزَنُوا وَ أَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ۝ ﴾

(آل عمران : ۱۳۹)

”نہ ہمت ہارونہ غم کرو اور تم ہی غالب ہو گے اگر تم مؤمن ہو۔“ -

﴿ وَ لَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّلِحُونَ ۝ ﴾ (الأنبياء : ۱۰۵)

”اور ہم زبور میں پند و نصیحت کے بعد یہ لکھے ہیں کہ ہمارے نیک بندے زمین کی سلطنت کے وارث ہوں گے۔“

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ.... ﴾ (النور : ۵۵)

”تم میں سے جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل بھی کرتے ہیں ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ ان کو ملک کی خلافت (یعنی سلطنت) ضرور عطا فرمائے گا...“

چوتھی مثال۔ عام طور پر سمجھا جاتا ہے کہ جنت کے کامل اتحاق کے لئے نماز پڑھنا،

روزے رکھنا، حج کرنا اور وظائف پڑھنا کافی ہے۔ اگر پورا مدد ہبی اور جنتی مسلمان ہونے کے لئے صرف یہی شرائط کافی سمجھی جائیں تو کوئی وجہ نہیں ہے کہ اشاعت و حفاظت اسلام اور مسلمانوں کی فلاح و ترقی کے لئے لوگ اپنے آپ کو محنت و مشقت میں بیٹلا کریں اور آرام و راحت کی زندگی نہ بسرا کریں۔ جب ابتدائے عمر سے یہ ذہن نشین ہو چکا ہو کہ اسلام اور مسلمانوں کی خدمت کے بغیر بھی کوئی شخص کامل مسلمان ہو سکتا ہے تو پھر قوی حیات کے لئے ایثار کرنے پر کیا چیز ہم کو آمادہ کر سکتی ہے؟

حالانکہ قرآن مجید میں صاف طور سے درج ہے کہ ہماری نجات کے لئے اس زندگی میں پوری اور ہر طرح کی کوشش کی ضرورت ہے۔ سورہ بقرہ میں ارشاد ہوتا ہے :

﴿أَمْ حَسِبُّهُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثْلُ الدِّينِ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسْتَهُمُ الْبَاسَاءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ أَمْتُوا مَعْهُ مَتَّىٰ نَصْرُ اللَّهُ ۝﴾ (البقرة : ۲۱۳)

”کیا تم کو خیال ہے کہ جنت میں چلے جاؤ گے اور ابھی تک تم کو ان لوگوں کی سی حالت پیش نہیں آئی ہے جو تم سے پہلے ہو گزرے ہیں، کہ ان کو سختیاں اور تکلیفیں پہنچیں اور جھوڑ جھڑائے بھی گئے، یہاں تک کہ پیغمبر اور ایمان والے جو ان کے ساتھ تھے، کہنے لگے کہ خدا کی مدد کب آئے گی؟ خبردار ہوا اللہ کی مدد قریب ہے۔“

سورہ عصر میں ”حق“ اور ”صبر“ کی وصیت کو سب پر لازمی قرار دیا گیا ہے اور ظاہر کیا گیا ہے کہ بغیر اس کے سب لوگ نقصان میں ہیں۔

﴿وَالْعَصْرِۚ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍۚ إِلَّا الَّذِينَ أَمْتُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ وَتَوَصَّلُوا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَلُوا بِالصَّابِرِۚ﴾

”زمانہ کی قسم! یقیناً انسان نقصان میں ہے، سوائے ان کے جو ایمان لائے اور انہوں نے نیک عمل کئے اور ایک دوسرے کو حق کی وصیت کرتے رہے اور صبر کی وصیت کرتے رہے۔“

امام رازیؒ اپنی تفسیر کبیر میں اس سورہ کی تشریح فرماتے ہوئے صاف طور پر فرماتے ہیں :

فيها وعید شدید و ذلك لانه تعالى حکم بالخسار على جميع الناس الا من كان آتیا بهذه الاشياء الاربعة و هي الايمان والعمل الصالح والتواصی بالحق والتواصی بالصبر، و دل ذلك على ان النجاة معلقة بجموع هذه الامور و انه كما يلزم المكلف تحصیل ما يخص نفسه فكذلك يلزمته في غيره امور منها الدعاء الى الدين و النصيحة و الامر بالمعروف و النهي عن المنكر، ثم كرر التواصی ليتضمن الاولا للدعاء الى الله والثانی الثبات عليه، دلت الآية على ان الحق ثقيل و ان المحن تلازمته فكذلك قرن به التواصی

”اس میں وعید سخت ہے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے خارہ کا حکم لگایا ہے تمام لوگوں پر، سوائے اس کے جو ان چار چیزوں کا انجام دینے والا ہے، اور وہ ایمان و عمل صالح اور تواصی بالحق اور تواصی بالصبر ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نجات ان چاروں کے مجموعہ پر منحصر ہے۔ اور یہ کہ جس طرح ہر ایک مکلف شخص کو ان چیزوں کا حاصل کرنا ضروری ہے جو اس کے نفس کے لئے خاص ہیں اسی طرح وہ امور بھی اس کے لئے ضروری ہیں جو غیروں سے تعلق رکھتے ہیں۔“  
منجملہ ان کے مذہب کی طرف دعوت دینا اور خیر خواہی کرنا اور امر بالمعروف اور نهى عن المنکر کرنا۔ اور تواصی کو مکرر لائے ہیں، تاکہ پہلا لفظ دعوت الی اللہ پر دلالت کرے اور دوسرا لفظ اس پر ثابت قدم رہنے پر۔ یہ آیت اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ حق ایک بھاری چیز ہے اور بہت سی تکلیفیں اس کے لئے لازم ہیں، اس لئے کہ تواصی بالصبر کا حکم دیا گیا ہے۔“

جو حدیث شریف ((بُنَى الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ)) عام طور پر مشور ہے، افسوس ہے کہ اس کے غلط معنی سمجھے جاتے ہیں۔ اس حدیث شریف کا مطلب یہ ہے کہ اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے، لیکن تمام اسلامی احکام کو ان پانچ امور پر حصر نہیں کر دیا گیا، بلکہ اسلام کی مثال ایک عمارت سے دی گئی ہے جس کی بنیاد ان پانچ احکام پر ہے۔ اور ظاہر ہے کہ کوئی عمارت بغیر بنیاد کے قائم نہیں ہو سکتی۔ اس لئے جب تک وہ پانچ چیزیں نہ ہوں گی

اسلامی عمارت قائم نہ ہو سکے گی، لیکن جس طرح ایک عمارت میں بنیاد کے علاوہ اور بھی چیزوں کی ضرورت ہے اسی طرح اسلامی احکام ان پانچ امور کے علاوہ اور بھی ہیں۔ ورنہ قرآن مجید میں سوائے ان احکام کے اور کسی کا ذکر نہ ہوتا۔

پیشتر بیان ہو چکا ہے کہ اصل قرآن چھوڑنے سے اور اس سے صحیح طریقے سے مستفید نہ ہونے سے ایک تو قرآن مجید کے الفاظ کے غلط مفہوم راجح ہو گئے ہیں اور دوسرے اب یہ واضح ہو گیا ہے کہ اس کی تعلیم کا ایک اہم حصہ ہم نے بھلا دیا ہے۔ حالانکہ کلام مجید میں بہت زور اس پر دیا گیا ہے کہ تعلیم کے کسی حصہ کو نظر اندازنا کرو، بلکہ سب کو پیش نظر رکھو، ورنہ ذلت اور عذاب نازل ہو گا۔ بنی اسرائیل سے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِعِصْرِ الْكِتَبِ وَتَكُفِّرُونَ بِبَعْضٍ ۝ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ  
ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْنٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۝ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى  
أَشَدِ الْعَذَابِ ۝﴾ (البقرة : ۸۵)

”تو کیا تم کتابِ الہی کی بعض باتوں کو مانتے ہو اور بعض کو نہیں مانتے۔ تو جو لوگ تم میں سے ایسا کریں تو اس کے سوا ان کا اور کیا بدله ہو سکتا ہے کہ دنیا کی زندگی میں ان کی رسائی ہو اور آخر کار قیامت کے دن بڑے ہی سخت عذاب کی طرف لوٹائے جائیں۔“

## قرآن حکیم میں پیغمبروں کے قصے اور ان کی حکمت

صحیح طریقہ تعلیم کو چھوڑنے سے تیرابرا نقصان یہ ہوا کہ کلامِ مجید کی تعلیم پر پورا غور و فکر نہ کرنے سے کلامِ مجید کے بعض حصوں کو ہم محض چند حکایتوں اور تفریجی باتوں کا درجہ دیتے ہیں اور ان سے مستفید ہونے کا قصد ہی نہیں کرتے، اور اس طریقہ سے ہم کلامِ مجید کے ایک حصہ سے صحیح معنوں میں مستفید ہونے سے محروم ہو گئے ہیں۔ قرآن مجید میں جو قصص مذکور ہیں ان کو ہم صرف یہ درجہ دیتے ہیں :

﴿إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ۝﴾ (النمل : ۶۸)  
”یہ اگلے لوگوں کہانیاں ہیں۔“

حالانکہ قرآن مجید میں اس حصہ کی تعلیم کے بارے میں ارشاد فرمایا گیا ہے :

﴿وَكُلَا نَفْعًا مِّنْ أَنْبَاءِ الرَّسُولِ مَا نَسِيْتُ بِهِ فَوِادْكَ وَجَاءَكَ

فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۝﴾ (ہود : ۱۲۰)

”اور (اے پیغمبر! دوسرے) پیغمبروں کے جتنے قصے ہم تم سے بیان کرتے ہیں اس کے ذریعے سے ہم تمہارے دل کی ڈھارس بندھاتے ہیں۔ اور ان قصوں کے ضمن میں ایک توجہ حق بات تھی وہ تمہارے پاس پہنچی اور اس کے علاوہ ان میں مسلمانوں کے لئے نصیحت اور یادداہی ہے۔“

﴿فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۝﴾ (الاعراف : ۱۷۶)

”ان سے قصے بیان کروتا کہ یہ لوگ غور کریں۔“

﴿يُرِيْدُ اللَّهُ لِيَسِّئَ لَكُمْ وَيَهْدِيْكُمْ سُنَّ الدِّيْنِ مِنْ قَبْلِكُمْ ..... ۝﴾

(النساء : ۲۶)

”اللہ چاہتا ہے کہ (انبیاء و صلحاء) جو تم سے پہلے ہو گزرے ہیں، ان کے طریقے تم سے کھوں کھوں کر بیان کرے اور تم کو ان کے طریقوں پر چلائے۔“

قرآن مجید میں ان قصوں کے درج ہونے کا مقصد یہ ہے کہ ہم ان واقعات سے فائدہ اٹھائیں اور اپنے لئے ان کو شمع ہدایت بنائیں، اور جو انبیاء اور صلحاء پہلے گزرے ہیں ان کے نقش قدم پر چل کر پوری کامیابی حاصل کریں۔ جبکہ ہم ان کو صرف کہانیاں سمجھتے ہیں اور کوئی فائدہ نہیں اٹھاتے۔ ان قصص میں ہمارے لئے ایسی تعلیم موجود ہے کہ اگر ہم اسے پیش نظر رکھیں اور اس پر عمل کریں تو دنیا کی بہترین قوم بن سکتے ہیں۔ چنانچہ قروں اولیٰ میں یہ بات ثابت ہو چکی ہے۔ نمونہ کے طور پر چند قصص کی تعلیم کا کوئی کوئی حصہ پیش کرتا ہوں۔

## حضرت یوسف علیہ السلام کا قصہ

حضرت یوسف علیہ السلام کے قصے کو ہم صرف ایک حسن و محبت کا واقعہ سمجھتے ہیں، حالانکہ قرآن مجید میں اس کو ”احسن القصص“ کہا گیا ہے۔ جس طرح ایک صاحب سے پورا شاہنامہ سنانکنے کے بعد شاہنامے کے کسی عمدہ شعر پڑھنے کی خواہش کی گئی تھی تو انہوں نے یہ شعر پڑھا تھا۔

منیہ منم دخت افرابیا ب  
برہنہ تم را نہ دید آفتاب

وہی ہماری حالت ہے۔

حضرت یوسف ﷺ کے قصے میں ایک تور رسول کریم ﷺ کو آپ کے آئندہ واقعات کی خبر دی گئی ہے جو حضرت یوسف ﷺ کے مثل ہونے والے تھے کہ آپ کو آپ کے بھائی وطن سے علیحدہ کریں گے اور وطن سے باہر جانے کے بعد دوسری جگہ آپ کو کامیابی ہو گی۔ اور اس کے بعد آپ کے بھائی قریش آپ سے معافی چاہیں گے اور آپ ان کو معافی عطا فرمائیں گے وغیرہ وغیرہ۔ علاوہ اس کے اس قصے میں ان اخلاق کی تعلیم ہے جن سے ایک شخص خادم کی حیثیت سے ترقی کر کے حکومت کے درجے تک پہنچ سکتا ہے۔ حضرت یوسف ﷺ بحیثیت ایک غلام کے مصر میں داخل ہوئے اور آپ کو عزیز مصر نے خرید لیا۔ یہ آپ کی پہلی حالت ہے۔ اس درجے سے حکومت تک پہنچنے کے لئے خاص طور سے ان اخلاق کی ضرورت ہے : جذبات پر قدرت، امانت، صحیح اصول کی پابندی میں دقتیں برداشت کرنا، خواہ کچھ ہی حالت ہو، اپنا کام جاری رکھنا، پریشانیوں سے گھبرا کر کام نہ چھوڑنا۔ ان اخلاق کی تعلیم حضرت یوسف ﷺ کے واقعات سے اچھی طرح مل سکتی ہے۔

زیخا کے ساتھ جو واقعہ پیش آیا تھا اس میں اپنے جذبات پر قدرت رکھنے اور آقا کی امانت میں خیانت نہ کرنے کی اچھی نظریہ ہے۔ جس وقت زیخا نے حضرت یوسف ﷺ کو یہ دھمکی دی :

﴿وَلَئِنْ لَمْ يَفْعُلْ مَا أُمْرَهُ لَيُسْجَنَّ وَلَيَكُونَأَ مِنَ الصُّغَرِينَ ۝﴾

(یوسف : ۳۲)

”او جس کام کے کرنے کو میں کہہ رہی ہوں اگر اس کو یہ نہیں کرے گا تو ضرور قید کیا جائے گا اور ضرور بے عزت ہو گا۔“

تو آپ ﷺ نے فرمایا :

﴿قَالَ رَبِّ السِّجْنِ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ ۝﴾

”کما کہ اے میرے پروردگار! جس حرکت کی طرف یہ مجھ کو بلا رہی ہے قید ہی

میں رہنا مجھ کو اس سے کہیں زیادہ پسند ہے۔“

یعنی اپنے صحیح اصول کے خلاف کرنے کے بجائے قید کی مشقتیں برداشت کرنا مجھ پسند ہے۔ جس وقت آپ قید خانہ میں محبوس کر دیئے گئے تو آپ نے وہیں قیدیوں کو تبلیغ شروع کیا۔ جیل خانہ میں آپ نے اس طرح تبلیغ شروع کی:

﴿مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ... يَصَاحِبِي السِّجْنُ  
إِذْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ حَيْثُ أَمَّ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ... إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا  
لِلَّهِ أَمْرَأَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ...﴾

(یوسف : ۳۸-۴۰)

”ہم کو شایاں نہیں کہ اللہ کے ساتھ کسی چیز کو شریک بنائیں.... اے یار ان زندگی! بھلا دیکھو تو سی کہ جدا جدا معبود ایچھے یا ایک اللہ یگانہ وزبردست؟.... تمام جہانوں میں حکومت تو بس ایک اللہ کی ہے، اور اس نے حکم دیا ہے کہ صرف اسی کی پرستش کرو، یہی دین کا سید ہمار استہ ہے۔“

اپنے مقصد کو نہ چھوڑنے اور ہر حالت میں کام جاری رکھنے کے لئے، خواہ آزادی ہو یا نہ ہو، یہ نہایت عمدہ سبق ہے۔ غرض حضرت یوسف علیہ السلام ایک اجنبی ملک میں غلامی کے درجے سے ترقی کر کے اس درجہ تک پہنچ کر آپ علیہ السلام نے فرمایا:

﴿رَبِّ قَدْ أَتَيْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ...﴾ (یوسف : ۱۰۱)

”اے میرے پروردگار! تو نے مجھے حکومت میں سے حصہ دیا...“

### قصہ طالوت و جالوت

طالوت اور جالوت کے قصے کو محض ایک جنگی واقعہ کی حیثیت دی جاتی ہے، حالانکہ اس میں کام کرنے کے لئے نہایت اعلیٰ درجہ کی ہدایتیں موجود ہیں۔ کام کرنے کے لئے امیر کی ضرورت، امیر کی صفات کہ علمی اور جسمانی دونوں قوتیں اس میں اعلیٰ درجے کی موجود ہونا ضروری ہیں، اور اس بات کی تردید کہ مال دار ہونا سرداری کے لئے شرط ہے۔ امیر کی صفات کے علاوہ اس کے ساتھ کام کرنے والوں کی صفات کا بھی ذکر ہے کہ یہ لوگ آزمائش کے بعد منتخب شدہ ہوں۔ اس کے بعد ظاہر کیا گیا ہے کہ کامیابی کے لئے زیادتی تعداد لازمی نہیں ہے، کیونکہ اگر تعداد کم ہو لیکن لوگ ثابت قدم ہوں اور

زیادتی تعداد لازمی نہیں ہے، کیونکہ اگر تعداد کم ہو لیکن لوگ ثابت قدم ہوں اور مشکلات بروایت کرنے والے ہوں اور جذبات پر قابو رکھتے ہوں تو کثیر جماعت پر غالب ہوں گے۔

یہ نہایت ضروری تعلیم حسب ذیل آیتوں کے ذریعے سے دی گئی ہے :

﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَائِكَةِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَعْدِ مُؤْسِي طَإِذْ قَالُوا إِنَّا  
لَهُمْ أَبْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلُ فِي سَيِّلِ اللَّهِ طَ...  
وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا طَ قَالُوا أَتَيْ  
يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ  
الْمَالِ طَ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَهُ عَلَيْكُمْ وَرَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ  
وَالْجِنْسِ طَ...  
فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهَرٍ طَ فَمَنْ شَرَبَ  
مِنْهُ فَلَيُسْمِيْ مِتَّيْ طَ وَمَنْ لَمْ يَظْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنَ الْأَمْنِ اغْتَرَ فَغُرْفَةً بِيَدِهِ  
فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ طَ فَلَمَّا جَاءَوْزَهُ هُوَ وَالَّذِينَ أَمْنَوْا مَعَهُ  
قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَاهُولَتِ وَجُنُودِهِ طَ قَالَ الَّذِينَ يَظْنُونَ أَنَّهُمْ  
مُلْقُوا اللَّهَ كَمْ مِنْ فِتْنَةٍ قَلِيلَةٌ غَلَبَتْ فِتْنَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ طَ وَاللَّهُ مَعَ  
الصَّابِرِينَ طَ وَلَمَّا بَرَزُوا لِجَاهُولَتِ وَجُنُودِهِ قَالُوا رَبِّنَا أَفْرَغْ عَلَيْنَا  
صَبَرَأَرَثَبَتْ أَفْلَامَنَا وَانْصَرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكُفَّارِينَ طَ فَهَزَ مُؤْهَمْ  
بِإِذْنِ اللَّهِ طَ...﴾ (البقرة : ۲۲۶-۲۵۱)

”اے پیغمبر! کیا تم نے بنی اسرائیل کے سرداروں کی حالت پر نظر نہیں کی کہ ایک زمانہ میں انہوں نے موئی کے بعد اپنے وقت کے ایک پیغمبر سے درخواست کی تھی کہ ہمارے لئے ایک بادشاہ مقرر کر دیجئے کہ ہم اس کے سارے سے اللہ کی راہ میں قتال کریں....

اور ان کے پیغمبر نے ان سے کہا کہ اللہ نے تمہاری درخواست کے مطابق طالوت کو تمہارا بادشاہ مقرر کیا ہے۔ اس پر لگے کہنے کہ اس کو ہم پر کیونکر حکومت مل

لکتی ہے حالانکہ اس سے تو حکومت کے ہم ہی زیادہ حقدار ہیں کہ اس کو تومال و دولت کے اعتبار سے بھی کچھ ایسی فارغ البالی نصیب نہیں ہے۔ پیغمبر نے کہا کہ اللہ نے تم پر حکمرانی کے لئے اسی کو پسند فرمایا ہے اور علم میں اور جسم میں اس کو بڑی فراخی دی ہے....

پھر جب طالوت فوجوں سمیت اپنے مقام سے روانہ ہوا تو اس نے اپنے ہمراہوں سے کہا کہ راستہ میں ایک نہر پڑے گی، اللہ اس نہر سے تمہارے صبر کی جانچ کرنے والا ہے، جو اس کا پانی پی لے گا وہ میرا ساتھی نہیں۔ میرا ساتھی صرف وہ ہے جو اس سے پیاس نہ بجھائے، ہاں ایک آدھ چلو کوئی پی لے تو پی لے۔ مگر ان لوگوں میں سے معدودے چند کے سوا کبھی نے اس میں سے پی لیا۔ پھر جب طالوت اور ایمان والے جو اس کے ساتھ تھے، نہر سے پار ہو گئے تو جن لوگوں نے طالوت کی نافرمانی کی تھی لگے کہ ہم میں تو جالوت اور اس کے لشکر سے مقابلہ کرنے کا دم نہیں ہے۔ اس پر وہ لوگ جن کو یقین تھا کہ ان کو خدا کے حضور میں حاضر ہونا ہے، بول اٹھئے کہ اکثر ایسا ہوا ہے کہ اللہ کے حکم سے تھوڑی جماعت بڑی جماعت پر غائب آگئی ہے، اور اللہ صبر کرنے والوں کا ساتھی ہے۔ اور جب وہ جالوت اور اس کی فوجوں کے مقابلے میں آئے تو دعا کی کہ اے ہمارے پروردگار! ہم پر صبر انڈیل دے، اور جنگ میں ہمارے پاؤں جمائے رکھ اور کافروں پر ہم کو فتح دے۔ پھر ان لوگوں نے اللہ کے حکم سے دشمنوں کو مار بھگایا....”

میدانِ جنگ میں کامیابی کے لئے اس قصّے میں خصوصیت سے اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ اگر افسر اعلیٰ درجہ کا ہوا اور اس کے ساتھ اللہ سے تعلق رکھنے والے، ثابت قدم اور جذبات پر قدرت رکھنے والے اشخاص ہوں تو پھر خواہ تعداد کم ہو یہ کامیاب ہوں گے۔ عین حالت جنگ میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرنے کا بھی ذکر ہے۔ جن حضرات پرمادیت کا رنگ غالب ہو گا، وہ خیال کرتے ہوں گے کہ میدانِ جنگ میں روحانیت سے کیا تعلق، اس وقت تو صرف سامانِ حرب کی ضرورت ہے، ان کو یورپ کے ایک سپہ سالار کا یہ قول یاد آتا ہو گا :

*God is on the side of heavier guns.*

”خدا بھاری تو پوں کی طرف ہوتا ہے“

لیکن ان حضرات کو معلوم ہونا چاہئے کہ خود یورپ جو مادیت کا مرکز ہے، ایسی مادیت کو خیر باد کہہ رہا ہے۔ تجہب کی بات ہے کہ جرمنی کے مشہور جرنیل وان برلن ہارڈی نے اپنی کثیر الہشاعر کتاب ”جرمنی اینڈ دی نیکسٹ وار“ میں جو ۱۹۱۴ء میں شائع ہوئی ہے، صفحہ ۱۲۳ پر میدانِ جنگ میں کامیاب ہونے کے لئے وہی شرائط درج کی ہیں جو آج سے تیزہ سو سال پہلے قرآن مجید اس قیمت کے ذریعے بتلا چکا ہے۔ جرمنی نے فنِ حرب میں جو کچھ ترقی کی اس کو مد نظر رکھ کر جب یہ خیال کیا جائے کہ اس کے قابل ترین جرنیل کامیابی کے لئے آج بھی وہی اصول بہترین سمجھتے ہیں جو صدیوں پیشتر قرآن کے ذریعے سے شائع ہوئے ہیں، تو کچھ اندازہ قرآن کی تعلیم کے متعلق ہو سکتا ہے۔ جزل وان برلن ہارڈی لکھتا ہے :

*But within certain limits, which are laid down by the law of numbers, the true elements of superiority under the present system of gigantic armies are seen to be spiritual and moral strength and larger masses will be beaten by a small will-led and self devoted army.*

”لیکن ایک حد تک جو کہ قانونِ اعداد سے وابستہ ہے، اس زمانہ کے بے شمار افواج کے نظام میں فوکیت کے حقیقی عناصرِ روحانی اور اخلاقی قوتیں ہیں اور بہت بڑی تعداد والی فوج ایک قلیل تعداد والی اور عمدہ افسر رکھنے والی اور جان باز فوج سے شکست کھا جائے گی۔“

اس موقع پر میں یہ ظاہر کرنا مناسب سمجھتا ہوں کہ یورپ کی مادیت نے بعض لوگوں پر ایسا اثر کیا کہ اس سے متاثر ہو کر وہ بعض اسلامی باتوں میں تاویل کرنے لگے۔ مثلاً حصولِ مقصد کے لئے دعا کو بھی منجملہ ذرائع کے ایک ذریعہ سمجھنے سے انکار کیا گیا۔ فرشتوں کے متعلق کہا گیا کہ بذاتِ خود ان کی کوئی ہستی نہیں ہے، بلکہ مختلف قوتوں کو فرشتوں کے نام سے موسوم کر دیا ہے۔ بعض حالات میں جو اجازت تعداد دواج کی ہے، اس کی بھی ممانعت ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ لیکن یہ اطمینان بخش بات ہے کہ آہستہ آہستہ خود یورپ اور امریکہ بھی اسلامی خیالات کے پیرو ہوتے جاتے ہیں۔

یورپ کی جنگِ عظیم کے دوران میں جس وقت بحر شماں میں انگلستان کے جنگی جہاز

جر من جنگی جمازوں سے سرگرم پیکار ہوئے تو بذریعہ تارگر جاگھروں کو اطلاع دی گئی کہ لوگوں کو جمع کر کے فوراً خدا سے کامیابی کے لئے دعا شروع کر دی جائے۔ نیز اسی سال قصرِ جرمنی کی سالگرہ کے موقعہ پر کوئی جشن اور جلوے نہیں کئے گئے، بلکہ ہدایت کی گئی تھی کہ تمام دن مخفی دعا کی جائے۔

ان واقعات سے اندازہ ہوتا ہے کہ خود یورپ میں بھی آج کل دعا کو کس قدر

اہمیت دی جاتی ہے۔

سرائیور لاج ڈی۔ ایس۔ سی۔ ایل۔ ڈی۔ ایل۔ ایف۔ آر۔ ایس پر نسل بر منگھم یونیورسٹی و پریزیڈینٹ برٹش ایوسی ایشن آف سائنس اپنے مضمون ”کیاموت کے بعد زندگی ہے“ میں جو دسمبر ۱۹۱۳ء کے ریویو آف ریویوز میں شائع ہوا ہے، فرشتوں کے متعلق لکھتے ہیں :

*We here on this planet are limited in certain ways, and are blind to much that is going on, but I tell you that we are surrounded by beings working with us.*

*All that which religions tell us that angels are with us, is I believe literally true. That is why I say that man is not alone. That is why I say that I know he is surrounded by intelligences. And I tell you that there are higher Intelligences.*

*Our senses give us certain information. But it is very limited. We could not explore the universe very well, if we had only our senses. We increase them, we add to them to them by instruments of all kinds: microscopes, telescopes and so on are additions to our senses and so we have learned more. But aided however much they be, the senses tell us still only a little, and there are a multitude of things of which at present we are in complete ignorance. And yet with some of these things we are in touch 'not through our senses. For we are not body alone. We are mind and consciousness and souls as well. And with some of those higher intelligences man has intercourse and connection through channels other*

*than those of the bodily organs.*

"ہم اس سیارہ پر بعض ہستیوں سے محدود حالت میں ہیں۔ اور گرد و پیش جو کچھ ہو رہا ہے اس میں بہت سے حصے ہمیں نظر نہیں آتے ہیں۔ لیکن میں تم سے کہتا ہوں کہ ہم ایسی ہستیوں سے گھرے ہوئے ہیں جو کہ ہمارے ساتھ کام کرتی رہتی ہیں۔ میرا یقین ہے، جیسا کہ مذاہب ہم کو بتاتے ہیں کہ فرشتہ ہمارے ساتھ ہیں، یہ بالکل صحیح ہے۔ اسی لئے میں کہتا ہوں کہ انسان تباہی میں ہے۔ اسی لئے میں کہتا ہوں کہ میں جانتا ہوں کہ وہ روحانی ہستیوں سے گھرا ہوا ہے اور میں تم سے کہتا ہوں کہ اعلیٰ روحانی ہستیاں موجود ہیں۔ ہمارے حواسِ خمسہ ہم کو بعض معلومات بہم پہنچاتے ہیں، لیکن یہ بہت محدود معلومات ہوتی ہیں۔ اگر صرف ہمارے حواس ہی موجود ہوتے تو ہم عالم کی تحقیقات اچھی طرح سے نہ کر سکتے۔ لیکن ہم ان حواس کو ترقی دیتے ہیں اور ہر قسم کے آلات کے ذریعے سے ان میں اضافہ کرتے ہیں۔ خود میں وڈور میں وغیرہ ہماری حواس کی قوتیں وغیرہ میں اضافہ کرنے والی ہیں اور اس طریقے سے ہم زیادہ علم حاصل کر سکتے ہیں۔ لیکن گواں حواس کو کتنی ہی مددی جائے یہ ہمیں بہت ہی کم اطلاعات بہم پہنچاتے ہیں، جبکہ کثرت سے ایسی چیزیں موجود ہیں جن سے ہم ابھی تک محض ناواقف ہیں۔ باس ہمہ ان میں سے بعض سے ہمارا تعلق ہے، لیکن یہ تعلق ہمارے حواس کے ذریعے سے نہیں ہوتا، کیونکہ ہم صرف جسم نہیں ہیں، ہم نفس ناطقة، وجود ان اور روح بھی ہیں۔ اور بعض اعلیٰ روحانی ہستیوں سے انسان کا تعلق ایسے ذرائع سے ہے جو جسمانی اعضاء سے وابستہ نہیں ہیں۔"

تعداد زدوج کے متعلق امریکہ کا مقنن اور جر نلسٹ واکر رسالہ "دی فورم" میں

لکھتا ہے :

*The true goal of the feminist movement is polygamy legalised regulated by the state, respectable and moral. The experiment of theoretically strict monogamy has never been a success. It has never existed as an actual condition at any period of the world's history, and does not exist today. The tragically familiar figure of the prostitute alone a sufficient proof. She will never disappear until*

*mankind has been radically made over, or until there is a revival of some scheme of the relations of the sexes more rational and possible than strict monogamy. It may be predicated that the re-establishment of a system of legitimate unnatural a polygamy would go far towards lessening divorce by relieveing some of the unnatural tensions due to the present monogamous ideal with its faulty workings.*

”تحریک نسوان کا حقیقی مطلح نظر ایسا تعدد ازدواج (ایک سے زیادہ بیویاں ہونا) ہے جو قانونی ہوا اور سلطنت کے ذریعے سے اس کا انتظام ہو، اور مبنی بر اخلاقی حسنہ ہوا اور مقدار ہو۔ وحدت ازدواجی (ایک بیوی ہونا) کے سخت اصول کا تجربہ کبھی کامیاب نہیں ہوا اور دنیا کی تاریخ کے کسی حصے میں اس کا وجود بحیثیت واقعہ حقیقی کے نہیں رہا ہے اور نہ آج کہیں اس کا وجود ہے۔ بازاری عورت کا المناک مگر روز مرہ کا مشاہدہ ہی تھا اس کا کافی ثبوت ہے۔ اس کا وجود فقط اسی حالت میں غائب ہو سکتا ہے کہ یا تو انسانی فطرت بالکل بدل جائے اور یا محدود عورت کے باہمی تعلقات ایسے طریقوں سے بدل جائیں جو وحدت ازدواجی کی نسبت زیادہ ممکن اور عقل سے زیادہ مطابق ہوں۔ یہ پیشین گوئی کی جاسکتی ہے کہ تعدد ازدواج کا قانونی طریقہ سے دوبارہ اجر اطلاق کے کم کرنے میں بہت زیادہ موثر ہو گا کیونکہ اس کی وجہ سے بعض غیر معمولی مناقشے اور نزاکات جو موجودہ وحدت ازدواجی کے اصول اور اس کے ناقص حالات کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں، وہ جاتے رہیں گے۔“

اس موقع پر ان چند مسائل کا ذکر کرنے سے غرض یہ ہے کہ اسلامی تعلیم کا وہ نہایت قلیل حصہ بھی جس کے متعلق یہ لکھا گیا تھا کہ یورپین مادیت کی تہذیب سے رنگے ہوئے لوگ اُسے قبول نہ کر سکیں گے (اور غالباً اسی لئے اس میں تاویلیں شروع کردی گئی تھیں) اس قدر فطرت کے مطابق ہے کہ تجربے کے بعد آخر کار اس کے مخالف بھی اس کی پیرو ہونے پر مجبور ہوتے جاتے ہیں۔

یورپ اور امریکہ کے فاضلوں کے یہ اقتباسات ان امور کی صحت کے لئے بطور استدلال کے پیش نہیں کئے گئے، کیونکہ اس کی مطلق ضرورت نہیں ہے ط

حاجتِ مشاطر نیست روئے دل آرام را۔

### قصہ حضرت ابراہیم علیہ السلام

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قصے میں یہ تعلیم ہے کہ چاہے اپنے عزیز رشتہ دار اور ساری دنیا اپنے خلاف ہو جائے، مگر بندہ مومن اللہ کے احکام کی پیروی کو ہرگز نہ چھوڑے اور اپنے صحیح مقصد کی تکمیل میں مصروف رہے، خواہ کتنی ہی مشکلات برداشت کرنا کیوں نہ پڑیں اور کتنی ہی قربانیوں کی ضرورت کیوں نہ ہو۔ نیز اللہ تعالیٰ کے احکام کی تکمیل کا نمونہ حضرت نے پیش کیا ہے کہ اپنے بیٹے تک کی قربانی کے لئے تیار ہوئے اور حضرت اسماعیل خود بھی تیار ہو گئے۔

﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ إِذْ قَالُوا  
لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءُوا مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ  
وَبَدَا يَبْنَانَا وَبَيْتَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبُغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ  
وَحْدَهُ . . . .﴾ (المتحنة : ۳)

”(مسلمانو) ابراہیم اور جو لوگ ان کے ساتھ تھے (یعنی اس وقت کے مسلمان) پیروی کرنے کو تمہارے لئے ان کا ایک اچھا نمونہ ہو گزرا ہے۔ جبکہ انہوں نے اپنی قوم کے لوگوں سے کہا کہ ہم کو تم سے اور تمہارے ان معبدوں سے جن کی تم خدا کے سوا پر ستش کرتے ہو، کچھ بھی سروکار نہیں ہے، ہم تم لوگوں کے عقیدے کو بالکل نہیں مانتے اور ہم میں اور تم میں کھلم کھلاعداوت اور دشمنی قائم ہو گئی ہے، اور یہ دشمنی توہیش کے لئے رہے گی، جب تک کہ تم اکیلے خدا پر ایمان نہ لاو.....“

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے باپ کو پورے طور سے سمجھایا، لیکن جب وہ مقصد کے مخالف رہا تو آپ نے اس سے بھی قطع تعلق کیا۔

﴿إِذْ قَالَ لِأَبْيَهِ يَا بَأْتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبَصِّرُ وَلَا يَعْنِي عَنْكَ شَيْئًا﴾ (مریم : ۳۲)

”جب انہوں نے اپنے باپ سے کہا اے باپ! آپ کیوں بتوں کی پر ستش کرتے ہیں جو نہ“

پچھے سنتے ہیں اور نہ کچھ دیکھتے ہیں اور نہ آپ کے کچھ کام آسکتے ہیں۔“ -

﴿ قَالَ أَرَأْيْتَ أَنْتَ عَنِ الْهَمَّ يَا بُرْهَيْمَ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ ﴾

وَاهْجُرْنَى مَلِيَّاً ۝ قَالَ سَلَّمَ عَلَيْكَ . . . وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ

ذُوْنِ اللَّهِ وَأَدْعُوا رَبِّيْ . . . ۝ (مریم : ۳۶، ۳۷)

”ابراہیم کے باپ نے کہا کہ کیا تو میرے معبدوں سے پھرا ہوا ہے۔ اگر تو ایسی باتوں سے بازنہ آئے گا تو ضرور میں تجھے سنگار کروں گا۔ اور اپنی خیر چاہتا ہے تو میرے سامنے سے ڈور ہو۔ ابراہیم نے کہا تو اچھا میرا اسلام ہے..... اور میں نے تم بت پرستوں کو اور تمہارے ان بتوں کو جن کو تم خدا کے سوا پکارتے ہو، سب کو چھوڑا۔ اور اپنے پروردگار ہی کو پکاروں گا۔“

حضرت ابراہیم ﷺ کے بارے میں آپ کی قوم نے کہا:

﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ . . . ۝

(العنکبوت : ۶۲)

”ابراہیم کی قوم کا اس کے سوا کوئی جواب ہی نہیں تھا کہ لگے کہنے کہ اس کو مار ڈالو یا اس کو جلا دو.....“

لیکن آپ برابر ثابت قدم رہے اور اپنا کام کرتے رہے۔ اس طریقے سے اللہ تعالیٰ نے آپ کو کامیاب کیا اور سب مصیبتوں سے نجات دی۔

آج بھی ہو جو ابراہیم کا ایماں پیدا

آگ کر سکتی ہے اندازِ گلتان پیدا

### قصہ حضرت نوح ﷺ

حضرت نوح ﷺ کے واقعات کو ہم صرف طوفانِ نوح کے حالات تک محصور کرتے ہیں اور فقط اس پر بحث ہوتی ہے کہ پانی کس قدر بر سا تھا اور کہاں طوفان کا اثر پہنچا تھا اور کہاں تک پہنچ سکتا ہے، حالانکہ ان واقعات میں استقلال سے مسلسل عرصہ دراز تک کام کرنے کی اور اپنے مقصد کے لئے بڑی سے بڑی قربانیاں کرنے کی تعلیم ہے۔ نیز یہ کہ رشته دار اگر اچھے عمل نہ کرتے ہوں تو وہ رشته دار ہی نہیں۔ حضرت نوح اللہ تعالیٰ سے عرض کرتے ہیں :

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهارًا ۝ فَلَمْ يَرِدْهُمْ دُعَاءِ إِلَّا فِرَارًا ۝ وَإِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا آصَابِعَهُمْ فِي أَذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصْرُرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ۝ ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جَهَارًا ۝ ثُمَّ إِنِّي أَعْلَمُ لَهُمْ وَأَسْرَرُتْ لَهُمْ إِسْرَارًا ۝ ﴾

(نوح : ۹-۵)

”عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میں نے اپنی قوم کے لوگوں کو رات کے وقت بھی بلایا اور دن کے وقت بھی بلایا۔ تو میرے بلا نے کان پر بھی اثر ہوا کہ جتنا زیادہ بلایا اتنا ہی زیادہ بھاگے۔ اور جب میں نے ان کو بلایا کہ یہ تیری طرف رجوع ہوں اور تو ان کے گناہ معاف فرمائے تو انہوں نے اپنے کانوں میں انگلیاں ٹھونس لیں اور اوپر سے اپنے کپڑے اوڑھے لئے اور ضد کی اور شیخی میں آکر اکڑ بیٹھے۔ پھر میں نے ان کو پکار کر بلایا۔ اور ان کو ظاہر بھی سمجھایا اور پوشیدہ بھی سمجھایا۔“

عرصہ دراز تک آپ نے دن رات مسلسل کام کیا اور ہر ممکن صورت سے کیا۔ یہ نہیں کہ تھوڑے زمانہ تک کام کر کے بیٹھ رہتے۔ جس وقت حضرت نوح ﷺ کا بیٹا غرق ہو رہا تھا تو آپ ﷺ نے دعا کی:

﴿ وَنَادَى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِيٍّ وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَإِنَّتَ أَحْكَمُ الْحَكِيمِينَ ۝ قَالَ يَتُوْلُحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۝ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ مُلَّ فَلَا تَسْئُلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ۝ إِنَّمَا أَعْظُمُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَهَلِينَ ۝ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْئُلَكَ مَا لَيْسَ لَيْ بِهِ عِلْمٌ ۝ ﴾

(ہود : ۳۶، ۳۵)

”نوح نے اپنے پروردگار کو پکارا اور عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میرا بیٹا بھی میرے اہل و عیال میں داخل ہے اور تو نے جو وعدہ فرمایا تھا وہ سچا ہے اور تو سب سے بڑا حاکم ہے۔ اللہ نے فرمایا کہ اے نوح! تمہارا بیٹا تمہارے اہل و عیال میں داخل نہیں، کیونکہ اس کے عمل اچھے نہیں، تو جس چیز کی حقیقت کا حال تمہیں معلوم نہیں ہم سے اس کی درخواست نہ کرو، ہم تم کو سمجھائے دیتے ہیں

کہ نادانوں کی سی باتیں نہ کرو۔ نوح نے عرض کیا کہ اسے میرے پروردگار! میں اس سے تیری پناہ مانگتا ہوں کہ تجھ سے اس چیز کی درخواست کروں جس کی حقیقت الحال مجھے معلوم نہیں ہے۔

نوح ﷺ کا بیٹا اور بیوی دونوں غرق ہوئے، لیکن آپ نے برداشت کیا۔  
لوگوں نے آپ سے کہا :

﴿قَالُوا إِنَّ لَمْ تَتَّهِّي يَتُوْلُحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمَرْجُونِ﴾

(الشعراء : ۱۱۶)

”وہ بولے: نوح اگر تم اپنی حرکت سے بازنہ آؤ گے تو ضرور سنگار کر دیئے جاؤ گے۔“

اور یہ کہا :

﴿...مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُرِيدُ أَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ... إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلٌ يَهْجُّهُ...﴾

(المؤمنون : ۲۳، ۲۵)

”..... یہ بھی بس تم جیسا آدمی ہے اور تم سے برتر ہونا چاہتا ہے.... بس یہ ایک آدمی ہے جس کو جنون ہو گیا ہے.....“

لیکن آپ نے نہ کسی دھمکی اور نہ کسی طعنے کی پرواہ کی اور برابر کام میں مصروف رہے، یہاں تک کہ آپ کے مخالف تباہ ہو گئے۔

### قصہ حضرت موسیٰ علیہ السلام

حضرت موسیٰ علیہ السلام کے قصے کو ہم صرف چند معجزات میں محصور کرتے ہیں، حالانکہ اس میں تعلیم ہے اپنی قوم کو انتہائی ذلت اور مظلومی سے نکال کر ترقی کے اعلیٰ درجے پر پہنچانے کی (بینی اسرائیل ایسی ذلیل حالت میں تھے کہ ان کے حاکم ان کے بیٹے ذبح کرتے تھے اور ان کی بیٹیاں اپنی خدمت کے لئے زندہ رکھتے تھے) نیز اس میں تعلیم ہے ان اوصاف کی جن کے ذریعے سے ایسی ترقی ممکن ہے۔

اللہ تعالیٰ حضرت موسیٰ علیہ السلام سے فرماتا ہے کہ تم اور تمہارے بھائی ہارون فرعون کے پاس جاؤ۔

﴿إِذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى﴾

(طہ : ۳۳)

”تم دونوں فرعون کے پاس جاؤ، اس نے بست سراخ کھا ہے۔“

﴿فَأُتْبِيَاهُ فَقُولَا إِنَّا رَسُولًا رِّبِّكَ فَارْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا

تُعَذِّبْهُمْ ط﴾ (ظہر : ۲۷)

”غرض اس کے پاس جاؤ اور جا کر کوکہ ہم دونوں تیرے پروردگار کے بھیج ہوئے ہیں، تو بنی اسرائیل کو ہمارے ساتھ رخصت کر دیجئے اور ان کو عذاب نہ دیجئے۔“

اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو حکم دیا کہ اپنی قوم کو گزشتہ ایام کی قوموں کے عروج و زوال کے حالات سے مطلع کرو اور اس طرح ان کو متنبہ کرو۔ سورہ ابراہیم میں فرمایا ہے :

﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ إِلَيْنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَتِ إِلَى النُّورِ  
وَدَكَرْهُمْ بِإِيَامِ اللَّهِ طِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتٍ لِكُلِّ صَبَارٍ شَكُورٍ ۝

(ابراهیم : ۵)

”اور ہم نے موسیٰ کو اپنی نشانیاں دے کر بھیجا کہ اپنی قوم کو انہیروں سے نکال کر روشنی میں لاو اور ان کو اللہ کے دن یاد لاؤ، کیونکہ ان میں ہر ایک صبر و شکر کرنے والے کے لئے نشانیاں ہیں۔“

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب الغوز الکبیر فی اصول القیر صفحہ ۳ میں تذکیر بِإِيَامِ اللَّهِ کے معنی درج فرماتے ہیں : یعنی بیان و قائل کہ آن را خداۓ تعالیٰ ایجاد فرمودہ است از جنس انعام مطیعین و تعذیب مجرمین۔

سورہ یونس میں ارشاد ہوتا ہے :

﴿وَأُوحِينَا إِلَى مُوسَىٰ وَأَخْيِيهِ أَنْ تَبَوَّا الْقَوْمَ كُمَا بِمِصْرَ يُؤْتَأً وَاجْعَلُوا

يُؤْتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ط وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ۝

(یونس : ۸۷)

”ہم نے موسیٰ اور ان کے بھائی کی طرف وہی بھیجی کہ مصر میں اپنے لوگوں کے رہنے کو گھر بناؤ اور اپنے گھروں کو مسجدیں قرار دو اور نمازیں پڑھو۔ اور اے موسیٰ ایمان والوں کو خوشخبری دو کہ اب تمہاری نجات کا وقت قریب آ

گیا ہے)۔

ایک مژدہ قوم کو زندہ کرنے کے لئے گزشتہ ایام کے زوال اور عروج کے حالات اور کامیابی کی پوری امید جو کچھ کر سکتے ہیں ان کو اس زمانہ کی اقوام نے اچھی طرح محسوس کر لیا ہے۔

جس وقت فرعون کے ساحر موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ ہو گئے تو فرعون نے ان سے کہا :

﴿ لَا قَطِعْنَ أَيْدِيْكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خَلَافٍ وَلَا صَلِبَنَكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾

﴿ قَالُوا لَا صَيْرٌ ... ﴾

”ہم تمہارے ہاتھ اور پاؤں الٹے سیدھے کائیں گے اور تم سب کو سولی دیں گے۔ تو انہوں نے جواب دیا : کوئی حرج کی بات نہیں ہے....“

﴿ فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ ﴾ (ظہہ : ۷۳)

”توجہ کرنے والا ہے کر گزر۔“

حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ان کے ساتھی اپنے اصول اور مقصد کی تکمیل کے لئے ہر قسم کی تربیانی کے لئے تیار تھے۔

نیز حضرت موسیٰ علیہ السلام کے قصہ میں قومی اتفاق پر بہت زور ہے۔ جس وقت حضرت موسیٰ علیہ السلام کو ہ طور پر گئے اور اپنا جانشین حضرت ہارون کو کر گئے تو ان کی قوم میں گو سالہ پرستی شروع ہو گئی۔ جس وقت حضرت موسیٰ علیہ السلام نے واپس آ کریہ حالت دیکھی تو نایت ناراض ہوئے اور حضرت ہارون علیہ السلام سے فرمایا :

﴿ قَالَ يَهُرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتُهُمْ ضَلُّواۚ أَلَا تَتَسْعَنَ طَافَعَصِيتَ أَمْرِيۚ ﴾ (ظہہ : ۹۳)

”اوہ کہا! اے ہارون! جب تم نے ان کو دیکھا تھا کہ یہ لوگ گمراہ ہو گئے تو تم کو کیا وجہ مانع ہوئی کہ تم نے میری ہدایت کی پیروی نہ کی۔ کیا تم نے میری حکم عدولی کی؟“

یعنی جب وہ گمراہ ہو رہے تھے تو تم نے ان کو کیون نہ رو کا؟ تو حضرت ہارون علیہ السلام نے جواب دیا :

﴿ قَالَ يَا بَنُوْمَ لَا تَأْخُذْ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي ۝ إِنِّي خَحِيْثُ أَنْ تَقُولُ ﴾

فَرَقْتَ يَئِنَّ يَئِنَّ إِسْرَاءً يُلَّ... ﴿٩٣﴾ (ظہہ : ۹۳)

”کما کہ اے میرے ماں جائے بھائی! میری داڑھی اور سر کے بال نہ پکڑو، میں اس بات سے ڈرا کہ تم واپس آکریہ کنے لگو کہ تم نے بنی اسرائیل میں پھوٹ ڈال دی۔“

یعنی حضرت ہارون علیہ السلام کو جب اپنی اصلاح کی کوششوں میں کامیابی نہ ہوئی تو انہوں نے اپنی قوم کی عارضی گراہی کو پسند کیا، بجائے اس کے کہ آپ اس کو روکنے کے لئے ایسی پر زور کوشش کرتے جس سے قوم کے ٹکڑے ہو جانے کا اندیشہ تھا۔

## مسلمانوں کے جمود کے اسباب

ایک پیغمبرنا اتفاقی کے مقابلہ میں قوم کا عارضی گراہی میں رہنا پسند کرتا ہے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ جب تک قوم متفق رہتی ہے اسی وقت تک عمدہ نتائج پیدا ہو سکتے ہیں۔ اب ظاہر ہو گیا ہو گا کہ قرآن شریف کے ایک حصہ کا تو مفہوم ہی بدل گیا، ایک حصہ بھلا دیا گیا اور ایک حصے کی تعلیم کو کمائنیوں کا درجہ دیا گیا ہے اور اس سے مستفید ہونے کی کوشش نہیں کی جاتی، تو پھر کون سی تعجب کی بات ہے کہ اب قرآن مجید سے وہ نتیجہ پیدا نہیں ہوتے جو ہونے چاہئیں اور جو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانہ میں پیدا ہو چکے ہیں۔ اس موقع پر ضروری معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید کی تعلیم کے کمزور کرنے کی جو کوششیں ہوئیں ان کے بارے میں علامہ عبدہ مصری کی رائے نقل کی جائے۔ علامہ موصوف اپنی کتاب ”الاسلام و النصرانية“ میں صفحہ ۱۱۳ پر مسلمانوں کے جمود اور اس کے اسباب کے متعلق بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

ثُمَّ اخْطُأْ مُلْكٌ فِي السَّاسِيَّةِ فَاتَّخَذَ مِنْ سَعَةِ الْإِسْلَامِ سَبِيلًا إِلَّا مَا كَانَ

يظنه خيرا له ظن ان الجيش العربي قد يكون عونا لخليفة علوى لأن

العلويين كانوا الصدق بيت النبي صلى الله عليه وآلہ وسلم ، فاراد ان

يستخدم له جيشا اجنبيا من الترك والديلم وغيرهم من الامم التي ظن

انه يستعبد لها بسلطانه وبصيغتها باحسانه، فلا تساعد الخارج عليه

ولا تعين طالب مكانه من الملك وفي سعة احكام الاسلام وسهولته

ما يبيح له ذلك، هنالك استعجم الاسلام و انقلب عجمياً.  
 ملك عباسى اراد ان يصنع لنفسه و لخلفه و بئس ما صنع بامته و  
 دينه اكثر من ذلك الجناد الجنبي و اقام عليه الرؤساء منه فلم  
 تكن الا عشية او ضحاها حتى تغلب روساء الجناد على الخلفاء و  
 استبدوا بالسلطان الدولة قبضتهم و لم يكن لهم ذلك العقل  
 الذى راضه الاسلام و القلب الذى هذبه الدين بل جاؤا الى  
 الاسلام بخشونة الجهل يحملوا ألوية الظلم لبسوا الاسلام على  
 ابداهم و لم ينفذ منه شيء الى و جدانهم وكثير من كان يحمل  
 الله معه يبعده فى خلوته و يصلى من الجماعات لتمكن  
 السلطنة، ثم عدا على الاسلام آخرون كالترار وغيرهم و منهم من  
 تولى امره اي عدو لهؤلاء اشد من العلم الذى يعرف الناس  
 منزلتهم ويكشف لهم قبح سيرهم فمالوا على العلم و صديقة  
 الاسلام ميلتهم و حملوا كثيراً من اعوانهم ان يندر جوا فى سلك  
 العلماء و ان تيسربوا بسرابيه ليعددا من قبيله ثم يصنعوا للعامة  
 فى الدين ما يبغض اليهم العلم و يبعد بنفوسهم عن طلبه ودخلوا  
 عليهم وهم اغمار من باب التقوى و حماية الدين زعموا الدين  
 ناقصاً ليكملاه او مريضاً ليعللوه او متداعاً ليدعوه او يكاد ان  
 ينقض ليقيمه نظروا الى ما كانوا من مخض الوثنية و في عادات  
 من كان حولهم من الامم النصرانية فاستعاروا من ذلك الاسلام  
 ما هو برأ منه لكنهم نجحوا في اقناع العامة بان في ذلك تعظيم  
 شعائره و تفخيم او امره فخلقوا لنا هذه الاحتفالات وتلك  
 الاجتماعات و سنوا لنا من عبادة الاولياء والعلماء و المتشبهين  
 بهم ما فرق الجماعة واركس الناس في الضلاله و قرروا ان

المتأخر ليس له ان يقول بغير ما يقول المتقدم و جعلوا ذلك  
 عقيدة حتى يقف الفكر و تجمد العقول ثم بثوا اعوانهم في  
 اطراف المالك الاسلامية ينشرون من القصص والاخبار  
 والآراء ما يقنع العامة بأنه لا نظر لهم في الشؤون العامة وان كل ما  
 هو من امور الجماعة والدولة فهو مما فرض فيه النظر على  
 الحكام دون من عداهم و من دخل في شيء من ذلك من غيرهم  
 فهو معرض لما لا يغنيه و ان ما يظهر من فساد الاعمال و اختلال  
 الاحوال ليس من صنع الحكام و انما هو تحقيق لما ورد في  
 الاخبار من احوال آخر الزمان و انه لا حيلة في اصلاح حال ولا  
 مال و ان الاسلام تفويض ذلك الى الله تعالى ، وما على المسلمين  
 الا ان يقتصر على خاصة نفسه و وجدوا في ظواهر اللفاظ لبعض  
 الاحاديث ما يعينهم على ذلك و في الموضوعات والضعاف ما  
 شد ازرهم في بث هذه الاوهام وقد انتشر بين المسلمين جيش  
 من هؤلاء المضللين وتعاون و لاة الشر على مساعدتهم في جميع  
 الاطراف و اخذوا من عقيدة القدر مثبطا للعزائم و غالبا للأيدي  
 عن العمل والعامل الأقوى في حمل النفوس على قبول هذه  
 الخرافات ، انما هو السذاجة و ضعف البصيرة في الدين و موافقة  
 الهوى امور اذا اجتمعت اهلكت فاستر الحق تحت ظلام  
 الباطل و رsex في نفوس الناس من العقائد ما يضارب اصول  
 دينهم و بيانها على خط مستقيم اسلبت من المسلمين املاً كان  
 يخترق به اطباق السموم و اخليدت به الى ياس يجاور به  
 العجمادات فجعل ما تراه الان مما تسميه اسلاما فهو ليس باسلام  
 و انما حفظ من اعمال الاسلام صورة الصلوة والصوم والحج

من الاقوال قليلا منها حرفت عن معانيها ووصل الناس بما عرض  
على دينهم من البدع والخرافات الى الجمود الذى ذكرته  
وعدده دينافكل ما يعادب الان على المسلمين ليس من الاسلام و  
انما هو شىء آخر سموه اسلاما و القرآن شاهد صادق ﴿لَا يَأْتِيهِ  
الْبَاطِلُ مِنْ يَنْ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾ يشهد

بانهم كاذبون وانهم عنه لا هون وعما جاربه معرضون

”اس کے بعد ایک بادشاہ نے سیاسی غلطی کی اور اسلامی وسعت کے باعث اس کو  
اس امر کا موقع مل گیا جس کو وہ اپنے خیال میں اپنے لئے بہتر سمجھتا تھا۔ اس کو  
خیال ہوا کہ عربی لشکر ممکن ہے کہ علوی خلیفہ کامد گار ہو جائے کیونکہ علویوں کو  
نبوت کے گھرانے سے زیادہ تعلق تھا۔ اس نے ترک اور دیلم وغیرہ سے اجنبیوں  
کی ایک فوج تیار کی۔ اس فوج کی نسبت اس کو خیال تھا کہ وہ اپنی طاقت سے  
فرمانبردار اور اپنے احسان سے اس کو قائم رکھ سکے گا، سلطنت کے باغیوں کی وہ  
مدونہ کرے گی اور جو طالب ملک ہیں ان کی مدد گار نہ ہو گی اور اسلامی احکام کی  
وسعت اور سولت نے اس امر کو اس کے لئے جائز رکھا۔ اب اسلام بدل کر  
عمی ہو گیا۔

ایک عباسی بادشاہ نے ارادہ کیا کہ وہ اپنی ذات اور جانشینوں کے لئے بہتری  
پیدا کرے، اس طرح اس نے اپنی قوم اور مذہب کے لئے برائی کی۔ اس نے  
اجنبیوں کی فوج میں اضافہ کیا اور عجمی سر لشکر مقرر کئے۔ صبح شام نہ ہونے پائی تھی  
کہ یہ سردار ان لشکر خلفاء پر قابض ہو گئے اور سلطنت خلفاء کے ہاتھ سے نکل کر  
عجمیوں کے قبضہ میں آگئی۔ ان لوگوں کو وہ عقل نہ تھی جو اسلام سے منجھ چکی ہو،  
نہ وہ دل تھا جو مذہب سے مہذب ہو چکا ہو۔ یہ لوگ جمالت اور ظلم میں ڈوبے  
ہوئے اسلام میں داخل ہوئے اور اسلام کو کپڑوں کی طرح اپنے جسم پر اوڑھ لیا،  
کوئی اثر اس کا ان کے وجد ان میں نہیں پہنچا۔ ان میں سے اکثر لوگ اپنے  
معبدوں اور بتوں کو اپنے ساتھ لائے تھے جن کی خلوت میں پرستش کرتے اور  
اعلانیہ طور پر اپنا اقتدار بڑھانے کی غرض سے باجماعت نمازیں ادا کرتے۔ اس

کے بعد تاتاریوں وغیرہ نے اسلام پر حملہ کیا اور بعض لوگ اس پر قابض بھی ہو گئے۔ مگر یہ تمام حملے علم کے شدید ترین حملہ کے مقابلے میں بیچ تھے جو لوگوں کو ان کا مرتبہ بتلانے اور ان کی چال چلن کی خرابیوں کو ظاہر کرنے والا ہے۔ انہوں نے علم اور اس کے دوست اسلام پر حملہ کیا اور اپنے مددگاروں کی جماعتوں کو آمادہ کیا کہ وہ علماء کے زمرہ میں داخل ہو جائیں اور علم کا لباس پہن لیں اور اہل علم میں شمار ہونے لگیں۔ اس کے بعد عوام الناس میں ایسی مذہبی باتیں پھیلائیں کہ علم سے ان کو نفرت ہو اور طلب علم سے ان کے نفوس میں بعد پیدا ہو۔ پر ہیزگاری اور مذہبی حمایت کے مدعا ہو کریے لوگ ان غافلوں میں داخل ہوئے اور دعویٰ کیا کہ مذہب ناقص تھا اور ہم اس کو کامل کرنا چاہتے ہیں یا وہ مریض تھا جس کا ہم علاج کرتے ہیں یا منہدم ہونے والا تھا، ہم اس کو سارا دے رہے ہیں یا جھک چکا تھا ہم اس کو سیدھا کر رہے ہیں۔ انہوں نے اپنی بت پرستی کے زمانوں کی رسموں کو دیکھا اور نیزاپنے گرد و پیش نصرانی قوم کی عادات میں نظر کی اور اسلام کے لئے ایسی باتیں عاریتاً لیں جن سے وہ بری ہے۔ لیکن وہ عوام الناس کو مطمئن کرنے میں اس طرح کامیاب ہوئے کہ یہ شعائر اسلام و راس کے احکام کی تنظیم ہے۔ انہوں نے ہمارے لئے یہ تمام مخلفین اور میلے ایجاد کئے، اولیاء اور علماء وغیرہ کی عبادات ہمارے لئے مقرر کی، جس سے اسلامی جماعت میں تفرقہ پڑ گیا اور لوگ گمراہ ہو گئے۔ انہوں نے قرار دیا کہ متاخر کو سوائے اس کے جو متقدم کہ چکا ہو اور کوئی بات کہنے کا حق نہیں۔ یہ امر عقائد میں داخل کر لیا گیا کہ فکر ساکن اور عقولِ منجمد ہو جائیں۔

اس کے بعد انہوں نے اپنے مددگاروں کو اسلامی ممالک کے اطراف میں بھیجا تاکہ وہ ایسے قصور اور خبروں اور ایسی رایوں کی اشاعت کریں جس سے عوام الناس کو اطمینان ہو جائے کہ ان کو جمہور کے کام پر غور کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔ جو کام قوم اور سلطنت سے متعلق ہیں ان پر غور کرنا صرف حکام کا فرض ہے اور دوسرے آدمیوں کو ان میں دخل دینے کا کوئی حق نہیں ہے۔ جو شخص ان معاملات میں دخل دیتا ہے وہ واہی ہے۔ مسلمانوں کے اعمال میں جو فساد اور ان کے حالات میں جو درہمی و برہمی پیدا ہو رہی ہے وہ حکام کے کاموں کا

نتیجہ نہیں بلکہ وہ مستحق ہونا ہے ان اخبار کا جو آخری زمانہ کی نسبت حدیثوں میں  
وارد ہوئے ہیں اور کسی تدبیر سے اصلاح حال و استقبال کی توقع نہیں ہو سکتی، بہتر  
یہ ہے کہ اس کو خدا کے سپرد کیا جائے۔ مسلمان کے لئے فرض ہے کہ وہ صرف  
اپنی ذاتی حالت پر اقتدار کرے۔ احادیث کے بعض ظاہری الفاظ سے ان کو اپنے  
مطلوب میں کچھ مدد مل گئی اور ضعیف حدیثوں اور موضوعات میں ان کو بہت سا  
مصالحہ مل گیا جس سے ان اوہام کے پھیلانے میں ان کو بڑی تقویت ملی۔ ان گمراہ  
کرنے والوں کا ایک بڑا لشکر مسلمانوں میں پھیل گیا۔ شریروں اور والیوں  
نے تمام اطراف میں ان کی مدد کی۔ ارادوں کو پست کرنے اور ہاتھوں کو کاروبار  
سے روکنے کے لئے قدر کا مخالف اسلام عقیدہ ایجاد کیا گیا۔ ان خرافات کو قبول  
کرنے کے لئے نفوس کو آمادہ کرنے والی سب سے بڑی محرك سادہ لوحی تھی اور  
مزہبی امور میں ضعف بصیرت اور خواہشات کا اتباع، یہ ایسے امور ہیں کہ جب  
جمع ہو جاتے ہیں تو مملک ثابت ہوتے ہیں۔ اسی طرح پر حق باطل کی تاریکی میں  
چھپ گیا اور انسانی نفوس میں وہ عقائد راخن ہو گئے جو دینی اصول کے بالکل اور  
خط مستقیم متضاد تھے۔ مسلمانوں کی آسانوں سے باشیں کرنے والی امیدیں غارت  
ہوئیں اور ان کو مایوس کر کے بہائم کے درجہ تک پہنچادیا۔ اس وقت جس کا نام  
اسلام رکھا جاتا ہے وہ اس سے زیادہ نہیں ہے کہ اسلامی اعمال نماز، روزہ اور رجح  
کی ظاہری صورتوں کا مجموعہ ہے اور چند اقوال ہیں جن کے معانی میں تغیر و تبدل  
کر لیا گیا ہے اور جن کا نتیجہ وہ بدعتیں اور خرافات ہیں جنہوں نے مسلمانوں میں  
اس جو د کی نوبت پہنچادی ہے جس کو میں نے بیان کیا ہے اور انہوں نے اس کو  
اسلام سمجھا ہے۔ مسلمانوں پر اس وقت اسلام کے نام سے جو عیب لگایا جاتا ہے  
اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ وہ ایک دوسری چیز ہے جس کا نام  
انہوں نے اسلام رکھ لیا ہے۔ قرآن جس کی شان یہ ہے کہ ”باطل نہ تو اس کے  
آگے سے ہی اس کے پاس پھٹکنے پاتا ہے اور نہ اس کی پیچھے کی طرف سے“ وہ  
حکمت والے تعریف کئے گئے خدا کا انتارا ہوا ہے ”اس بات پر شاہد ہے کہ وہ  
جو ہوئے ہیں اور اس سے غافل ہیں اور اس کے احکام سے اعراض کرنے  
والے ہیں۔“

علامہ عبدہ مصری رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب کے اس اقتباس سے ہماری موجودہ پستی کے بعض اسباب پر روشنی پڑتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جب تک مسلمان قرآن مجید کی صحیح تعلیم حاصل نہ کریں گے اور اس پر عمل نہ کریں گے، ان کی حالت ایسی ہی خراب رہے گی بلکہ بدتر ہوتی جائے گی، کیونکہ مسلمانوں کی قومیت کی بنیاد بخلاف دیگر اقوام کے ان کے مذہب پر ہے، کسی ملک پر نہیں ہے۔ تو جو چیز قومیت کی بنیاد ہو اس کے بغیر قوم میں زندگی اور قوت کیسے آسکتی ہے۔

قوم مذہب سے ہے مذہب جو نہیں تم بھی نہیں  
جذبِ باہم جو نہیں محفلِ انجمن بھی نہیں!

القوم کی اصلی قوت اور مضبوطی کے لئے افرادِ قوم میں جس ایثار اور قربانی کی روح کی، ضرورت ہے اس کی سنگ بنیاد دو، یہ چیزیں ہوتی ہیں ”مذہب“ اور ”حب وطن“۔

تم کسی قوم کی تاریخ اٹھا کر دیکھو دو، یہ باتیں ہیں کہ جن پر ہے ترقی کا مدار یا کوئی جذبہ دینی تھا کہ جس نے دم میں سنگِ خارا کو بنادیتی ہے اک مشتِ غبار ہے یہ وہ قوت پر زور کہ جس کی ٹکر اس کی زد کھا کے لرز جاتی ہے بنیادِ زمین یا اسی کا تھا کرشمہ کہ عرب کے بچے جن کی ہاتھوں میں رہا کرتی تھی اونٹوں کی مہار وہ الٹا دیتے تھے دنیا کا مرقع دم میں اسکی برکت تھی کہ صحرائے حجازی کی سوم فاش کرنے لگے جبریل امیں کے اسرار یا اسی کا تھا کرشمہ کے عرب کے رہن کر دیئے دم میں قوائے عملی سب بیدار ہے اسی سے یہ سرستی احرار وطن ہے اسی نشہ سے یہ گرمی ہنگامہ کار مذہبی جذبہ کے بغیر محض حب وطن کے جذبہ سے متاثر ہو کر مسلمان اپنی قوم کے لئے وہ ایثار اور قربانی نہیں کر سکتے جو دوسری قومیں محض ملک کی محبت کے جذبہ سے کرتی ہیں کیونکہ بوجہ بنیاد قومیت ہونے کے مذہب ہی کا اثر مسلمانوں پر زیادہ ہوتا ہے۔ جس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن کی تعلیم کالبِ باب یہ ہے : ﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ﴾ ”اللہ نے مسلمانوں سے ان کے مال اور ان کی

جانیں خرید لی ہیں کہ اس کے عوض ان کے لئے جنت ہے۔ یعنی مسلمانوں کی جان اور مال سب خدا کے واسطے ہے۔ تمام مسلمانوں کے لئے یہی نصب العین یہیشہ سے رہا ہے اور یہیشہ رہے گا، عام اس سے کہ وہ مغربی سر زمین سے باشندے ہوں یا مشرق کے رہنے والے ہوں۔ اس دنیا میں آتے ہی مسلمان بچے کے کان میں توحید و رسالت اور عالمگیر اخوت اسلامی کی وہ صدائیں پڑنا شروع ہوتی ہیں جو ابتداء ہی سے جغرافیائی حدود کو اس ذہن میں بے وقت کر دیتی ہیں اور بچپن ہی سے یہ خیال اس کے ذہن نشین ہو جاتا ہے کہ سب مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں، لیکن اپنے مذہب سے جو انتہائی "دنیاوی" اور "روحانی" ترقیوں کا ضامن اور کفیل ہے آج ہم اپنی غفلت اور بد بختی کی وجہ سے فائدہ نہیں اٹھاتے ہیں اور ہماری مذہبی تعلیم ان وجوہ سے چوپ پشتہ بیان ہو چکے ہیں، اپنی اصلی حالت پر ہی نہیں ہے، لہذا مسلمانوں کا سب سے زیادہ اہم کام یہ ہے کہ وہ قرآن مجید کی صحیح تعلیم حاصل کر کے اس پر عمل کریں۔

قرآن مجید سے مستفید ہونے کے صحیح طریقے چھوڑ کر غیر صحیح طریقے سے استفادہ کرنے سے جو نقصان ہوئے ہیں وہ توبیان ہو چکے، لیکن اس کے ساتھ ساتھ قرآن مجید کی تعلیم کا معیار مقرر کرنا اور اس کے بارے میں اپنا کامل اطمینان کرنا بھی نہایت ضروری ہے، کیونکہ سب سے بڑی مصیبت جو مسلمانوں پر نازل ہوئی ہے وہ یہ ہے کہ ہماری مذہبی تعلیم اصلی حالت پر نہ رہی۔ اسی وجہ سے اب وہ اعلیٰ نتائج پیدا نہیں ہوتے جو قرآن مجید کی تعلیم سے پیدا ہونے چاہئیں۔

اس بات کے جانچنے کا بہترین معیار کہ قرآن مجید کی تعلیم صحیح رنگ میں ہو رہی ہے، یہ ہے کہ اس تعلیم سے اسی قسم کے نتائج پیدا ہوں جن کا قرآن مجید دعویٰ کرتا ہے اور جو نتائج اس زمانہ میں پیدا ہو چکے ہوں جبکہ قرآن مجید کی تعلیم اپنے اصلی اور حقیقی رنگ میں شائع ہوئی تھی۔ اسلام کا بہترین زمانہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا زمانہ ہے جن کو خود رسول کریم ﷺ نے قرآن مجید کی تعلیم دی تھی اور اپنے فیض تربیت سے مستفید فرمایا تھا۔ خود رسول کریم ﷺ نے فرمایا ہے :

((خَيْرُ الْقُرُونِ قَرْنَىٰ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُوْنَهُمْ))

"بہترین زمانہ میرا ہے پھر ان لوگوں کا جو اس سے مغل ہوں گے"۔

((عَلَيْكُمْ بِشَّرَىٰ وَسُنَّةُ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمُهَدِّدِينَ))

”میرے طریقے اور ہدایت یافتہ خلفاء راشدین کے طریقہ کو اختیار کرو۔“

((أَصْحَابِيْنَ كَالثُّجُودِ))

”میرے اصحاب ستاروں کی طرح را ہنمایں۔“

پس جس قدر ہمارے حالات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے حالات سے مشابہ ہوں گے اسی نسبت سے ہم قرآن کی اصلی تعلیم سے رنگے ہوئے ہوں گے۔ تمام مذاہب کا بہترین زمانہ ان کا ابتدائی زمانہ ہوتا ہے۔ ایک فاضل یورپین نے اس واقعہ کو حسب ذیل الفاظ میں اداکیا ہے :

*History pointed out that the palmy days of every religion were its early days and that the teachings of the messenger were never informed on by the later adherents of the faith where as the contrary must have been the case if the religion had been produced by evolution. Later religious literature consists of commentaries dissertational arguments. Inspiration is ever sought in later days in that sayings of the founder and in the teachings of his immediate disciples.*

”تاریخ شاہد ہے کہ ہر مذہب کا بہترین زمانہ اس کا ابتدائی زمانہ ہوتا ہے اور پیغمبر کی تعلیم میں اس کے ماننے والے اس کے بعد کبھی اضافہ نہ کر سکے۔ اگر مذہب ارتقاء سے پیدا ہوتا تو اس کے بالکل برخلاف عمل ہوتا۔ پیغمبر کے زمانے کے بعد کا لزیج تحریکات، بیانات اور دلائل کا مجموعہ ہوتا ہے۔ زمانہ ما بعد میں پیغمبر اور اس کے ابتدائی شاگردوں کی روایات اور تعلیم کو ہی ہمیشہ اصل مأخذ قرار دیا جاتا ہے۔“

عام طور سے ہم میں بھی یہی مشور ہے کہ اسلام کا بہترین زمانہ قرون اوٹی کے مسلمانوں کا زمانہ ہے اور ان کے طریقے پر چنانا حقیقی اور اصلی اسلام ہے۔ لیکن نہایت افسوس کی بات ہے کہ اس قول کی تائید عمل سے نہیں ہوتی، بلکہ ہمارے اکثر اعمال اس قول کے صریح خلاف ہیں۔ یہ مسلمانوں کی انتہائی بد قسمتی ہے کہ باوجود اس علم کے ک

قرآن کو سب سے زیادہ صحیح صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے سمجھا تھا اور اس پر سب سے زیادہ عمل انہی نے کیا، وہ ان کے طریقوں کو فراموش کر چکے ہیں۔ چونکہ ان طریقوں کو بھلا دیا گیا ہے لہذا ضروری ہے کہ وہ طریقے پھریا دو لائے جائیں۔

قرآن مجید کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ وہ بنی نوع انسان کے لئے ایسا مکمل قانون پیش کرتا ہے جس سے انسان انتہائی "زوحانی" اور "ذیناوی" ترقی ساتھ ساتھ کر سکے۔

لیکن عرصے سے اکثر مسلمانوں نے قرآن مجید کی اس خصوصیت کو فراموش کرنا شروع کر دیا ہے اور خیال کرنے لگے ہیں کہ "زوحانی ترقی" اور "ذیناوی ترقی" دونوں متفاہد ہیں۔ حقیقت میں یہ خیال تعلیم قرآن کے بالکل مخالف ہے اور مسلمانوں کی موجودہ تباہی کا سب سے بڑا سبب ہے۔ اس خیال کی وجہ سے عموماً مسلمانوں کے دو طبقے ہو گئے، ایک تو زوحانی اور دوسرا ذیناوی۔ زوحانی طبقے کے بڑے حصے نے تو اپنا مقصد یہ سمجھا ہے کہ ہمیں صرف زوحانی ترقی کرنا چاہئے اور ذیناوی ترقی سے ہمیں کچھ سرو کار نہیں، بلکہ ذیناوی ترقی کرنا "دینی ترقی" کے مخالف ہے، اصلی مسلمان کبھی ذیناوی ترقی نہیں کر سکتے، مسلمانوں کا اصل مقصد اور بہترین کام علاوہ فرض نماز، روزہ کے صرف نوافل پڑھنا اور وظیفوں کا اور درکھنا، گوشہ نشینی اختیار کرنا اور ذینا و ما فیہا سے بے خبر رہنا ہے، ذینا مسلمانوں کے لئے نہیں بلکہ کافروں کے لئے ہے، مسلمانوں کو فقط جنت ملے گی، ذینا نہیں مل سکتی، ذینا میں ذلت، محتاجی اور فقیری مسلمانوں کا طغیرہ امتیاز ہے، ذیناوی عزت، حکومت، ثروت، تو نگری فقط کفار کے لئے ہے، تمام ذینا مفردار ہے اور اس کے حاصل کرنے والے کتے ہیں، ذینا ایک مؤمن کے لئے صرف قید خانہ ہے اور فقط کفار کے لئے جنت ہے۔

بعض آئیوں اور حدیثوں کا غلط مطلب سمجھنے سے بھی ایک حد تک یہ مرض پیدا ہوا ہے۔ چنانچہ امام فخر الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر بکیر، جلد سوم، صفحہ ۳۳۳، مطبوعہ مصر میں ذینا کی ذمت کرنے کی مخالفت کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں :

**وَاعْلَمُ أَنَّ نَفْسَ هَذِهِ الْحَيَاةِ لَا يُمْكِنُ ذَمُّهَا لِأَنَّ هَذَا الْحَيَاةُ الْعَاجِلَةُ**

لَا يَصِحُّ اكتِسَابُ السَّعَادَاتِ الْأُخْرَوِيَّةِ إِلَّا فِيهَا فَلِهُذَا حَصَلَ فِي  
تَفْسِيرِ هَذِهِ الْآيَةِ قَوْلَانِ، الْأَوَّلُ أَنَّ الْمُرَادَ مِنْهُ حَيَاةُ الْكَافِرِ قَالَ ابْنُ  
عَبَّاسٍ يُرِيدُ حَيَاةً أَهْلِ الشَّرْكِ وَالنِّفَاقِ وَالسَّبَبِ فِي وَصْفِ حَيَاةِ  
هُوَ لَآءٌ بِهِذِهِ الصِّفَةِ أَنَّ حَيَاةَ الْمُؤْمِنِ هِيَ أَعْمَالٌ صَالِحةٌ فَلَا تَكُونُ

لَهُوَ أَوْ لَعِبًا

”مطلقًا حیاتِ دُنیا کی مدت ہرگز نہیں کی جا سکتی“، کیونکہ ”آخر دنیوی سعادات“  
صرف اسی دُنیاوی حیات میں رہ کر حاصل کی جا سکتی ہیں۔ اس لئے اس آیت کی  
تفیرید و طرح سے کی گئی ہے۔ ایک یہ کہ جس حیاتِ دُنیا کو برآ کھائیا ہے وہ کفار کی  
حیات ہے۔ حضرت ابن عباس رض فرماتے ہیں کہ اس سے مشرکین و منافقین کی  
حیات مراد ہے اور مشرکین و منافقین کی حیاتِ دُنیا کو اس لئے برآ بتایا گیا ہے کہ  
مؤمن کی حیاتِ دُنیا میں اعمالِ صالح ہوتے ہیں، اس لئے وہ کبھی لبو و لعب نہیں  
قرار دی جاسکتی۔“

## ← کیا ”روحانی ترقی“ اور ”دنیاوی ترقی“ متضاد ہیں؟

کس قدر تعجب کی بات ہے کہ اکثر مسلمانوں کا یہ خیال ہے کہ ”دنیاوی ترقی“ اور  
”روحانی ترقی“ متضاد ہیں، ”روحانی ترقی“ کے لئے ”دنیاوی ترقی“ سم قاتل ہے۔  
حالانکہ قرآن مجید کا دعویٰ ہے کہ مسلمانوں کی ”روحانی ترقی“ کی تکمیل کی علامت یہ ہے  
کہ وہ انتہائی ”دنیاوی ترقی“ کر سکیں اور پورے غالب ہو جائیں۔ اور قوم کی دُنیاوی  
زلت اور مسکنت روحانی تزل اور خدا کے غضب و عذاب کی علامت ہے۔ چنانچہ ارشاد  
ہوتا ہے :

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الدُّّيْنَ أَمْتَوْا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لَيُسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي  
الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ۝ وَلَيَمْكِنَ لَهُمْ دِيْنُهُم  
الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيَبْدِلَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ۝ ﴾

(النور : ۵۵)

”تم میں سے جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل بھی کرتے ہیں ان سے خدا کا وعدہ

ہے کہ ان کو ملک کی خلافت (سلطنت) ضرور عطا کرے گا جیسے کہ ان لوگوں کو عطا کی تھی جو ان سے پہلے ہو گزرے ہیں، اور جس دین کو اس نے ان کے لئے پسند کیا ہے اس کو ان کے لئے جمع کرے گا اور خوف و خطر جو ان کو لاحق ہے اس کے بعد ان کو اس کے بد لے میں امن دے گا۔ ”

»... إِنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصَّلِحُونَ... إِنَّ فِي هَذَا لِبَلَاغًا لِّقُومٍ

غَيْدِينَ ﴿۱۰۵﴾ (الأنبياء : ۱۰۶)

”... زمین کی (سلطنت) کے وارث میرے نیک بندے ہوں گے۔ اس میں بے شک عابدین کو (بشارت کا) پہنچا دیا ہے۔“

»... أَلَّذِينَ إِنْ مَكَّنُوهُمْ فِي الْأَرْضِي أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوْا الزَّكُوْةَ

وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ ﴿۳۱﴾ (الحج : ۳۱)

”یہ لوگ اگر ہم زمین میں ان کے پاؤں جما دیں تو نماز قائم کریں گے اور زکوہ دیں گے اور لوگوں کو اپنے کاموں کے لئے کہیں گے اور برے کاموں سے منع کریں گے۔“

»... وَأُوْرَثُكُمْ أَرْضَهُمْ وَدِيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضَالَمْ تَظَاهُرُهَا ﴿۲۷﴾

(الاحزاب : ۲۷)

”اور ان کی زمین اور ان کے گھروں اور ان کے مالوں کا اور نیز اس زمین (خیر) کا جس میں تم نے قدم نہیں رکھا تھا، تم ہی کو مالک بنادیا۔“

»... قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا اسْتَغْلِبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ ﴿۱۲﴾

(آل عمران : ۱۲)

”اے پیغمبر! کفار سے کہہ دو کہ تم مغلوب ہو گے اور قیامت میں جنم کی طرف ہانکے جاؤ گے۔“

»... وَلَا تَهْنِوْا وَلَا تَحْزِنُوْا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ﴿۱۳۹﴾

(آل عمران : ۱۳۹)

”نہ ہمت ہارو اور نہ آزر دہ خاطر ہو، اگر تم پچے مسلمان ہو تو (آخر کار) تمہارا ہی بول بالا ہے۔“

»... وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُوْلِهِ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ... ﴿۸﴾

(المنافقون : ۸)

”اور عزت اللہ اور اس کے رسول اور مؤمنین ہی کے لئے ہے....“

﴿فَلَا تَهْنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلِيمِ وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ ..﴾

(محمد : ۳۵)

”(مسلمانو!) تم نہ بودے بنو اور نہ دشمنوں کو (عاجز ہو کر) صلح کی طرف بلاو، اور آخر کار تم ہی غالب رہو گے، اور اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے...“

﴿أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ طَآلَآ إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾

(المجادلة : ۲۲)

”یہ خدائی گروہ ہے۔ خدائی گروہ ہی (آخر کار) کامیاب رہے گا۔“

﴿وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ﴾ (المائدہ : ۵۶)

”اور جو اللہ اور اس کے رسول اور مسلمانوں کا دوست ہو کر رہے گا تو (وہ اللہ والا ہے اور) اللہ والوں کا ہی بول بالا ہے۔“

﴿كَتَبَ اللَّهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي طَإِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ﴾

(المجادلة : ۲۱)

”اللہ لکھ چکا ہے کہ ہم اور ہمارے یقین پر ضرور غالب ہو کر رہیں گے بے شک اللہ زور آؤ اور اور زردست ہے۔“

﴿وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (الروم : ۳۷)

”اور ایمان والوں کو مد دینا ہم پر لازم ہے۔“

﴿وَإِنَّ جُنَاحَنَا لَهُمُ الْغَلِبُونَ﴾ (الصفہ : ۱۷۳)

”اوہ ہمارا شکر (اسلام) ہی ضرور غالب ہو کر رہے گا۔“

﴿وَلَيَسْتَرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُه ط﴾ (الحج : ۳۰)

”اور جو اللہ کی مدد کرے گا اللہ بھی ضرور اس کی مدد کرے گا۔“

﴿وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِيَدِهِ وَأَنْتُمْ أَذْلَلُهُ﴾ (آل عمران : ۱۲۳)

”بد ریں اللہ نے تمہاری مدد کی تھی، حالانکہ (اُس وقت دشمن کے مقابلہ میں) تمہاری کچھ بھی حقیقت نہ تھی۔“

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُئْتِيَكُمْ أَقْدَامَكُمْ ﴾

(محمد : ۷)

”مسلمانو! اگر تم اللہ (کے دین) کی مدد کرو گے تو وہ تمہاری مدد کرے گا اور دشمنوں کے مقابلے میں تمہارے قدم جمائے گا۔“

﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رَسُولَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ

الْأَشْهَادُ ﴾ (المؤمن : ۵۱)

”ہم دنیا کی زندگی میں بھی اپنے پیغمبروں اور ایمان والوں کی مدد کرتے ہیں اور اس دن بھی مدد کریں گے جب کہ گواہ کھڑے ہوں گے۔“

﴿ وَإِذْ كُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قَلِيلٌ مُّسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَحَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَأُوكِمْ وَآيَدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (الانفال : ۲۶)

”اور وہ وقت یاد کرو جب تم تھوڑے سے تھے اور کمزور سمجھے جاتے تھے اور اس بات سے ڈرتے تھے کہ لوگ تم کو پکڑ کر اڑانہ لے جائیں، پھر اللہ نے تم کو جگہ دی اور اپنی مدد سے تمہاری تائید کی اور اچھی اچھی چیزیں تمیں کھانے کو دیں۔ (یہ سب احسانات ہیں) اس لئے کہ تم شکر کرو۔“

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ كُرُوا نِعْمَتُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هُمْ قَوْمٌ أَنْ

يَسْطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيهِمْ فَكَفَ أَيْدِيهِمْ عَنْكُمْ ﴾ (المائدہ : ۱۱)

”مسلمانو! اللہ نے جو تم پر احسان کئے ہیں ان کو یاد کرو کہ جب کچھ لوگوں نے تم پر دست درازی کا قصد کیا تو اللہ نے ان کے ہاتھوں کو تم بے روک دیا۔“

﴿ إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبٌ لَكُمْ ... ﴾ (آل عمران : ۱۶۰)

”اگر اللہ تمہاری مدد کرے گا تو پھر کوئی تم پر غالب نہ آسکے گا۔“

﴿ سَلُقْنَى فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّغْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ ... ﴾

(آل عمران : ۱۵۱)

”ہم عنقریب تمہاری بیت کافروں کے دلوں میں بٹھا کر رہیں گے، کیونکہ انہوں نے اللہ کے ساتھ شرک کیا ہے....“

﴿فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مَاةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ طَ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ  
يَغْلِبُوا الْفَئِنِينَ يَا ذُنُونُ اللَّهِ طَ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ۝﴾ (الأنفال : ۶۶)

”تو اگر تم میں سے ثابت قدم رہنے والے سو (۱۰۰) ہوں گے تو وہ دوسرا پر غالب  
رہیں گے، اور اگر تم میں سے (ایسے) ایک ہزار ہوں گے تو اللہ کے حکم سے دو  
ہزار پر غالب رہیں گے۔ اور اللہ ایسے لوگوں کا ساتھی ہے جو صبر کرتے ہیں۔“

﴿رَبَّنَا أَتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ ... ۝﴾

(البقرة : ۲۰۱)

”اے ہمارے پورے دگار! ہمیں دنیا میں خیر و برکت دے اور آخرت میں بھی خیر و  
برکت دے۔“

﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً طَ وَلَدَأْرُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ طَ  
وَلَنِعْمَ دَارُ الْمُتَّقِينَ ۝﴾ (النحل : ۳۰)

”جن لوگوں نے بھلائی کی ان کے لئے اس دنیا میں (بھی) بھلائی ہے اور ان کا  
آخری ٹھکانات (اس سے) کیسی بہتر ہے۔“

﴿فَاتَّهُمُ اللَّهُ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابُ الْآخِرَةِ طَ وَاللَّهُ يَحْبِبُ  
الْمُحْسِنِينَ ۝﴾ (آل عمران : ۱۳۸)

”تو اللہ نے ان کو دنیا میں بدله دے دیا اور آخرت میں بھی اچھا بدلہ دیا۔ اور اللہ  
خلوصِ دل سے کام کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔“

﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظَهِّرَهُ عَلَى الْدِينِ  
كُلِّهِ ... ۝﴾ (الصف : ۹)

”وہ (اللہ) ہی تو ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق دے کر بھیجا تاکہ  
اس کو پورے دین (نظام) پر غالب رکھے۔“

﴿فَقَدْ أَتَيْنَا أَلَّا إِبْرَاهِيمَ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَأَتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ۝﴾

(النساء : ۵۳)

”سو خاندان ابراہیم ﷺ کے لوگوں کو ہم نے کتاب اور علم دیا اور ان کو بڑی  
بھاری سلطنت بھی دی۔“

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَقُولُمْ إِذْ كُرُوا بِنِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلْتُ فِينَكُمْ أَنْبِيَاءً وَجَعَلْتُكُمْ مُّلُوكًا وَأَثَّكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنْ الْعَلَمِينَ ﴾ (المائدہ : ۲۰)

”اور ایک واقعہ یہ بھی یاد دلاؤ جب موسیٰ نے اپنی قوم سے کہا: بھائیو! اللہ نے جو تم پر احسانات کئے ہیں ان کو یاد کرو کہ اس نے تم میں بہت سے پیغمبر بنائے اور تم کو بادشاہ بھی بنایا اور تم کو وہ نعمتیں دیں جو دنیا جہان کے لوگوں میں سے کسی کو نہیں دیں۔“

﴿ فَأَمْتَثُ طَائِفَةً مِنْ يَنِي إِسْرَاءِيلَ وَكَفَرُتُ طَائِفَةً ﴾ فَأَيَّدْنَا الَّذِينَ

امْتَثُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فَاصْبَحُوا ظَاهِرِينَ ﴾ (الصف : ۱۳) ”چنانچہ یعنی اسرائیل میں سے ایک گروہ تو ایمان لایا اور ایک گروہ کافر رہا۔ تو جو لوگ ایمان لائے ہم نے ان کے دشمنوں کے مقابلے میں ان کی تائید کی۔ اور آخر کار وہی غالب رہے۔“

﴿ وَلَقَدْ مَنَّا عَلَى مُوسَى وَهُرُونَ وَنَجَّيْنَاهُمَا وَقُوَّمَهُمَا مِنَ الْكَزْبِ

الْعَظِيمِ وَنَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْغَلِيْبُونَ ﴾ (الصفت : ۱۱۶) ”اور ہم نے موسیٰ و ہارون پر بھی احسانات کئے۔ اور آخر کار دونوں (بھائیوں) کو اور ان کی قوم کو بڑی مصیبت (یعنی فرعون کی غلامی) سے نجات دی اور (فرعون کے مقابلے میں) ان کی مدد کی۔ تو آخر کار یہی لوگ غالب رہے۔“

﴿ أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ مَكْتَهِمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمْكِنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِنْ دُرَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَرَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنَانَا أَخْرِيْنَ ﴾ (الانعام : ۶)

”کیا ان لوگوں نے اس بات پر نظر نہیں کی کہ ہم نے ان سے پہلے کتنی امتیں کو ہلاک کر کر ارجمند کی ہم نے ملک میں ایسی مضبوط جڑ باندھ دی تھی کہ (اے منکرو!) ابھی تک تمہاری بھی ایسی جڑ نہیں باندھی اور (ہم نے پانی کی) اس قدر افراط کی کہ (اپر سے تو) ان پر موسلا دھار مینہ بر سایا اور رینچ سے نہیں روائ کر دیں،“

پھر ہم نے ان کے گناہوں کی سزا میں ان کو ہلاک کر دیا اور ان کے ہلاک ہونے کے بعد اور امتیں نکال کھڑی کیں۔

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْبَىٰ أَمْتُوا وَاتَّقُوا الْفَتْحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلِكُنْ كَذَّبُوا فَآخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۝ ﴾

(الاعراف : ۹۶)

”اور اگر ان بستیوں کے رہنے والے ایمان لاتے اور پر ہیز گاری کا طریقہ اختیار کرتے تو ہم آسمان اور زمین کی برکتوں کے دروازے ان پر کھول دیتے، مگر ان لوگوں نے (ہمارے پیغمبروں کو) جھٹلایا تو ان کے کرتوں کی سزا میں جو وہ کرتے تھے، ہم نے ان کو عذاب میں دھرپکڑا۔“

﴿ وَلَقَدْ مَكَثْتُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشٍ ۖ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ۝ ﴾ (الاعراف : ۱۰)

”اور اے بنی آدم! ہم نے تم کو زمین میں (رہنے اور اس میں تصرف کرنے کے لئے) جگہ دی اور اسی میں تمہارے لئے زندگی کے سامان میا کئے ہیں، سو تم بہت ہی کم شکر کرتے ہو۔“

﴿ ... وَأَمَدَّنُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنِنَ ... ﴾ (بنی اسرائیل : ۶)

”اوہ مال سے اور بیٹوں سے ہم نے تمہاری مدد کی۔“

﴿ وَيُنَدِّدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنِنَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ جَهَنَّمَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَرًا ﴾

(نوح : ۱۲)

”اوہ مال اور بیٹوں سے تمہاری مدد کرے گا اور تمہارے لئے باع لگائے گا اور تمہارے لئے نہیں جاری کرے گا۔“

ان آیتوں میں ارشاد ہوا ہے کہ خدا مومنین کا ناصرو یا اور ہے۔ اور مومن ہونے کی ایک علامت یہ ہے کہ انتہائی دنیاوی ترقی اور غلبہ ان کو حاصل ہو۔

اب وہ آیتیں درج ہوتی ہیں جن میں یہ ارشاد ہے کہ قومی ذلت و محتاجی و مسکن خدا کے غصب و ناراضی کی علامت ہے :

﴿ وَصَرَبْتُ عَلَيْهِمُ الدِّلَلَةَ وَالْمُسْكَنَةَ وَبَاءَ وَبَغَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ ۖ ذَلِكَ

بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِاِيْتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ۚ )  
(البقرة : ۶۱)

”اور ان پر محتاجی اور ذلت تھوپ دی گئی اور خدا کے غضب میں آگئے یہ اس لئے کہ وہ اللہ کی آئیوں سے انکار کرتے تھے اور پیغمبروں کو ناحق قتل کیا کرتے تھے۔“

»أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ ۝ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا حِزْبٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۝ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابِ ۝) (البقرة : ۸۵)

”تو کیا تم کتابِ الہی کی بعض کتابوں کو مانتے ہو اور بعض کو نہیں مانتے؟ پس جو لوگ تم میں ہے ایسا کریں اس کے سوا ان کا اور کیا بدله ہو سکتا ہے کہ دُنیا کی زندگی میں ان کو ذلت اور رسوائی ہو اور آخر کار قیامت کے دن بڑے سخت عذاب کی طرف لوٹادیئے جائیں۔“

»لَهُمْ فِي الدُّنْيَا حِزْبٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۝)  
(البقرة : ۱۱۳)

”ان کیلئے دُنیا میں بھی رسوائی ہے اور ان کیلئے آخرت میں بھی بڑا عذاب ہے۔“  
»صَرَبْتُ عَلَيْهِمُ الدِّلَةَ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَصَرَبْتُ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةَ ۝ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِاِيْتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ۝)  
(آل عمران : ۱۱۲)

”جمان دیکھو ذلت ان کے سر پر سوار ہے، کہیں اللہ کے ذمہ یا انسانوں کے ذمہ میں پناہ مل گئی تو یہ اور بات ہے، اور وہ خدا کے غضب میں گرفتار ہیں، اور محتاجی ہے کہ الگ ان کے پیچھے پڑی ہے۔ یہ اس کی سزا ہے کہ وہ اللہ کی آئیوں سے انکار کرتے تھے اور اس کے علاوہ پیغمبروں کو بھی ناحق قتل کیا کرتے تھے۔“

»إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ سَيِّئُهُمْ غَضَبٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَذِلَّةٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۝ وَكَذِلِكَ نَجْزِي الْمُفْتَرِينَ ۝) (الاعراف : ۱۵۲)

”بُولوگ پھرے کو (پرستش کے لئے) لے بیٹھے عنقریب ان پر ان کے پور و دگار کا غصب نازل ہو گا اور دنیا کی زندگی میں ذلت (اس کے علاوہ)۔ اور جھوٹ بہتان باندھنے والوں کو ہم اسی طرح سزا دیتے ہیں۔“

﴿إِلَّا قَوْمٌ يُؤْتَسْ طَلَمَا أَمْتُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْرِ فِي الْحَيَاةِ﴾

الدُّنْيَا وَ مَتَعْنَهُمْ إِلَى حِينٍ ۝ (یونس : ۹۸)

”مگر یونس کی قوم کے لوگ جب ایمان لے آئے تو ہم نے دنیا کی (اس) زندگی میں ان سے رسوائی کے عذاب کو دفع کر دیا اور ان کو ایک خاص وقت تک رسایا بسا یا۔“

﴿لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ لَعْنَادُّ أَخِرَّةٍ أَشَقُّ ۝﴾

(الرعد : ۳۳)

”ان لوگوں کے لئے دنیا کی زندگی میں بھی عذاب ہے، اور آخرت کا عذاب (جو انہیں ہو گا وہ) اور زیادہ سخت ہے۔“

﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرِيرَةً كَانَتْ أَمْنَةً مُظْمَنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِإِنْعَمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِيَسَ الْجُوعُ وَالْخُوفُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ ۝﴾ (النحل : ۱۱۲)

”اور اللہ ایک گاؤں کی مثال بیان فرماتا ہے کہ وہاں کے لوگ (ہر طرح) امن اور اطمینان کے ساتھ تھے، ہر طرف سے با فرا غت ان کا رزق ان کے پاس چلا آتا تھا، پھر انہوں نے اللہ کی نعمتوں کی ناشکری کی تو ان کے کرتوں کے بد لے میں اللہ نے ان کو مزہ بھی چکھا دیا کہ بھوک اور خوف کو ان کا اوڑھنا اور بچھونا بنا دیا۔“

﴿لَهُ فِي الدُّنْيَا خِزْرٌ وَّ نُلْدِيقَهُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ عَذَابَ الْحَرِيقِ ۝﴾

(الحج : ۹)

”ایسے کی سزا دنیا میں بھی رسوائی ہے اور قیامت کے دن بھی ہم اس کو دو ذخیر کا مزہ چکھائیں گے۔“

﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَابًا فِي مَسْكِنِهِمْ أَيَهُ ۝ جَنَّتَيْنِ عَنْ يَمِينِ وَشِمَاءِ طَكُلُوا ۝﴾

۱۰ فَاعْصُوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ طَلِيْهَ وَرَبُّ غَفُورٌ۝ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْئَاتِ الْعَرِمِ...)

”سما (کے لوگوں) کے لئے ان کے (اپنے ہی) گھروں میں (اللہ کی قدرت کی) ایک بڑی ثانی موجود تھی۔ (سر زمین کیا تھی کہ بیچ میں سے گزر جانے والے کے لئے) داہنے ہاتھ اور بائیں ہاتھ دو باغ تھے۔ (ہم نے ان لوگوں کو حکم دیا کہ) اپنے پروردگار کی ذی ہوئی روزی کھاؤ اور اس کاشکرا دا کرو (ذینا میں رہنے کو ایسا) عمدہ شر اور (آخرت میں گناہ) بخشنے والا پروردگار۔ اس پر بھی انہوں نے (ہمارے حکم کی) کچھ پرواہ نہ کی تو ہم نے (بھی بند توڑ کر) ان پر بڑے زور کا سیال بیجھ دیا...“

﴿كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَآتَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حِيتَّ لَا يَشْغُرُونَ۝ فَإِذَا قَهُمُ اللَّهُ الْخِزْنَىٰ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ۖ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ﴾

(ال Zimmerman : ۲۵۲)

”جو لوگ ان سے پسلے ہو گزرے ہیں انہوں نے بھی (بیغمبروں کو) جھٹلایا، تو ان کو عذاب الہی نے ایسی طرف سے آلیا کہ انہیں اس کی کچھ خبر بھی نہ تھی۔ تو (ان کو) اسی ذینا کی زندگی میں اللہ نے (ذلت اور) رسوانی کا مزہ چکھایا اور آخرت کا عذاب تو (اس سے) کہیں بڑھ کر رہے۔“

ان آئیوں کا خلاصہ یہ ہے کہ اصلی مومن ہونے کی علامت یہ بھی ہے کہ وہ پورے غالب ہوں، صاحب طاقت ہوں، صاحب ثروت ہوں، اور اللہ تعالیٰ ان کا ناصرو مددگار ہو۔ اور جس قوم کا ناصرو مددگار اللہ تعالیٰ ہو وہ ہمیشہ غالب رہے گی، کبھی ذلیل نہ ہوگی۔

مسلمانوں کے ذیناوی طبقے نے عموماً بد قسمتی سے یہ سمجھ رکھا ہے کہ مسلمانوں کی ”روحانی ترقی“ سے ہمیں کوئی واسطہ نہیں، ہم کو مسلمانوں کی ”ذیناوی ترقی“ کی فکر چاہئے۔ لیکن جس طرح مسلمانوں کی ”روحانی ترقی“ کی تکمیل اس وقت تک نہیں ہو سکتی جب تک وہ ذیناوی ترقی نہ کریں اسی طرح مسلمان ذیناوی ترقی نہیں کر سکتے جب تک وہ نہ بھی نہ بنیں۔

دنیا میں کوئی قوم مضبوط اور قوی نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس کے افراد میں ایثار اور قربانی نہ ہو اور وہ اپنے ذاتی مقاصد کو قومی اور ملکی کاموں کے لئے قربان کرنے لئے تیار نہ ہوں۔ قوموں کو مضبوط اور زبردست بنانے میں سب سے زیادہ اہم حصہ ان کے افراد کی قربانی اور ایثار کا ہوتا ہے جس کے بغیر علم اور دولت وغیرہ بھی زیادہ مفید نہیں ہوتے۔ کام کرنے والوں میں یہ قربانی اور ایثار کے جذبات مذہب اور حب وطن کے جذبات سے پیدا ہو سکتے ہیں، جیسا کہ پیشتر بیان ہو چکا ہے کہ مسلمانوں کی قومیت کی بنیاد مذہب پر ہے، کسی ملک پر نہیں۔ اس لئے ان کو اگر کوئی جذبہ پورے ایثار اور قربانی کے لئے آمادہ کر سکتا ہے تو وہ فقط مذہب کا جذبہ ہو سکتا ہے۔ چنانچہ واقعات شاہد ہیں کہ مسلمان مذہب کے لئے ہر قسم کی تکالیف برداشت کرنے کے لئے تیار ہو جاتے ہیں اور دوسری چیزوں کے لئے وہ ایثار اور قربانی کے لئے پوری طرح تیار نہیں ہوتے۔

چونکہ ہمارے دنیاوی طبقے کے بڑے حصے نے اپنا عمل اس رنگ میں رکھا کہ ہم سے اور مذہب سے کوئی گمرا تعلق نہیں ہے، اس لئے نہ تو خود وہ پورا ایثار کر سکے اور نہ عام مسلمان ان کے کاموں میں پوری قوت کے ساتھ شریک ہو سکے۔ مستثنیات ہر قاعدے میں ہو سکتے ہیں۔

اور اس وجہ سے مسلمان دوسری اقوام کے مثل ”دنیاوی ترقی“ بھی نہیں کر سکے، اور نہ کر سکتے ہیں۔ تھوڑا ساروپیہ جمع کرنے یا چند آدمیوں کے انگریزی پڑھ جانے سے ہی قوم مضبوط اور قوی نہیں ہو سکتی۔ قوم کو مضبوط اور طاقتور کرنے کے لئے جن چیزوں کی ضرورت ہے ان میں سب سے زیادہ اہم ایثار اور قربانی ہے جس کے بغیر قوم مردہ اور بے جان رہتی ہے۔ یہ بات اس مثال سے زیادہ واضح ہو جائے گی۔ فرض کیجئے کہ ایک شخص مال دار بھی ہے اور یورپ کا سند یافتہ بھی ہے، لیکن وہ اپنی قوم کے لئے ایثار اور قربانی کے لئے تیار نہیں ہے اور قومی کام نہیں کرتا، بلکہ صرف اپنا ذاتی نفع چاہتا ہے، دوسرا شخص مال دار بھی نہیں ہے اور یورپ کا سند یافتہ بھی نہیں (یورپ کا سند یافتہ اس لئے بیان کیا گیا کہ آج کل تعلیم کا بہترین معیار غلطی سے فقط یہی سمجھا جاتا ہے) لیکن وہ اپنی قوم کے لئے ایثار اور قربانی کرتا ہے اور قوم کی خدمت میں منہک ہے، تو صاف ظاہر ہے کہ قوم کے لئے یہ دوسرا شخص زیادہ مفید ہے۔ ہم جب اپنی قومی تحریکوں پر نظر ڈالیں گے تو

صف طور سے نظر آئے گا کہ ان کی تھے میں ایسے حضرات ہیں جو قوم کے لئے ایثار اور قربانی پر تیار تھے اور جنہوں نے اپنے ذاتی کاموں اور منافع کو نظر انداز کر کے ہمارے تو می کاموں میں اپنی وقتیں صرف کی ہیں۔ اور نہ تودہ بڑے دولت مند تھے اور نہ یورپ کے سندیاافتہ، بلکہ محض مخلص مسلمان تھے۔ اگر علم و دولت کے ساتھ قربانی بھی مل جائے تو سبحان اللہ۔ غرض ہمارا ایک حصہ ”روحانی ترقی“ چاہتا ہے، ”دنیاوی ترقی“ نہیں چاہتا دوسرا ”دنیاوی ترقی“ چاہتا ہے ”روحانی ترقی“ نہیں چاہتا۔ اور اس طرح ہم مذہب کے بعض حصے کو مانتے ہیں اور بعض کو نہیں مانتے۔ اس کا نتیجہ خود خداۓ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بتلا دیا ہے۔ فرمایا :

﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِيَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفِّرُونَ بِيَعْضٍ ۝ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَقْعُلُ  
ذِلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْنَىٰ فِي الْخَيْرَةِ الدُّنْيَا ۝ وَيَوْمَ الْقِيَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ  
أَشَدِ الْعَذَابِ ۝﴾ (البقرة : ۸۵)

”تو کیا تم کتابِ الہی کی بعض باتوں کو مانتے ہو اور بعض کو نہیں مانتے“ توجو لوگ تم میں سے ایسا کریں اس کے سوا ان کا کیا بدله ہو سکتا ہے کہ دنیا کی زندگی میں ان کی ذلت اور رسوانی ہو اور آخر کار قیامت کے دن بڑے سخت عذاب کی طرف لوٹا دیئے جائیں۔

ہماری موجودہ ذلت اور پستی کا بڑا سبب تعلیم قرآن مجید کے خلاف دین و دنیا کی یہی علیحدگی ہے جس کی وجہ سے نہ تو ہم روحانی ترقی کر سکتے ہیں اور نہ مادی۔ اگر ہمارا روحانی طبقہ یہ سمجھے کہ قرآن کا یہ حکم ہے کہ مسلمان پوری دنیاوی طاقت حاصل کریں، تو وہ اپنے اوقات مسلمانوں کو دنیا میں مضبوط اور قوی بنانے میں صرف کریں جیسا کہ قرونِ اولیٰ کے بہترین مسلمانوں نے کیا تھا، اور جس کی وجہ سے مسلمانوں کی ترقی کا آفتاب نصف النہار پر پہنچ گیا تھا۔ اس کے ساتھ ہی اگر ہمارا دنیاوی طبقہ یہ خیال کرے کہ دوسرے مسلمانوں کی طرح مذہب سے ہمارا بھی پورا تعلق ہے، اور وہ مذہبی بن جائے تو پھر اس صحیح مذہبی جذبے سے ان میں اس قسم کا ایثار اور قربانی پیدا ہو جو قرونِ اولیٰ کے مسلمانوں میں پیدا ہوا تھا جس کی جھلک بعض مذہبی مسلمانوں میں نظر آتی ہے جو مذہب کے لئے ہر چیز نثار کرنے کے لئے ہر وقت آمادہ رہتے ہیں۔ جب ان میں یہ ایثار و قربانی کے جذبات پیدا ہو جائیں گے تو

پھر ان کے تمام قوی ترقی کے کام جن کی تاکید خود قرآن مجید کرتا ہے، سر بزرو جاندار ہو جائیں گے اور وہ قوم میں حقیقی زندگی اور قوت کی روح پھونک سکیں گے جس کے بغیر ہمارا سارا قومی نظام درہم برہم ہو رہا ہے اور ہماری تحریکیں موت کے جرا شیم اپنے ساتھ لے کر پیدا ہوتی ہیں۔ جو لوگ مسلمانوں کی دنیاوی ترقی چاہتے ہیں، وہ مذہب کی طرف اس وجہ سے بھی مائل نہیں ہوتے کہ بعض مذہبی لوگوں نے جو غلطی سے یہ باتیں شائع کر رکھی ہیں کہ مسلمانوں کو دنیاوی ترقی نہیں کرنی چاہئے، مسلمانوں کو دنیا سے کچھ واسطہ نہ رکھنا چاہئے۔ دنیاوی ترقی تو کفار کا حصہ ہے۔ جس وقت ان خیالات کی قطعی تردید ہو جائے گی اور قرآن کی تعلیم اپنے اصلی رنگ میں پیش ہو گی تو مسلمانوں کی دنیاوی ترقی چاہئے والا طبقہ بھی بست جلد مذہبی بن جائے گا، کیونکہ قرآن کی تعلیم کا خلاصہ ہے انتہائی دنیاوی ترقی اور انتہائی روحانی ترقی۔ چنانچہ بہترین صحابہ انتہائی روحانی ترقی کے ساتھ دنیاوی بادشاہ فاتح ہگورنر مالدار اور تاجر بھی تھے۔ مسلمانوں کے دینی اور دنیوی تزلیل کا پورا اعلان یہی ہے کہ مسلمانوں کے دونوں طبقوں کو اپنے فرائض کا پورا حساس ہو اور وہ قرآن مجید کی صحیح تعلیم پر عمل کریں اور دین و دنیا کو علیحدہ نہ کریں۔ چونکہ قرآن مجید کی تعلیم کو پس پشت ڈالنے اور اس سے صحیح طریقہ سے استفادہ نہ کرنے کی وجہ سے موجودہ تباہی نازل ہوئی ہے۔ اس لئے ہم کو اس بارے میں احتیاط سے کام لینا چاہئے کہ قرآن مجید کی تعلیم صحیح طریقہ سے شائع ہو۔ قرآن کی تعلیم کی صحیح اشاعت کا معیار میں پیشہ عرض کر چکا ہو، یہ کہ اس تعلیم سے اس قسم کے نتائج نکلیں جو قرآن کی صحیح تعلیم کے بہترین زمانے یعنی صحابہ کرام رَبِّ الْعَالَمِينَ کے زمانے میں نکل چکے ہیں۔ ان نتائج کا خلاصہ یہ ہے کہ قرآن کریم کی صحیح تعلیم کے اثر سے صحابہ کرام رَبِّ الْعَالَمِينَ نے انتہائی روحانی اور مادی ترقیاں ساتھ ساتھ کیں اور دین و دنیا کو ایک دوسرے کا مقابلہ نہ سمجھا۔ امام رازی رَحْمَةُ اللّٰهِ نے مفصل بحث میں یہ ثابت کیا ہے کہ حیات دنیا کی ذمۃ کرنا بالکل غلط اور غیر ممکن ہے۔ إِعْلَمَ أَنَّ نَفْسَ هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لَا يَمْكِنُ ذَمَّهَا

حضرت ابن عباس رض فرماتے ہیں کہ جس حیات دنیا کی برائی کی گئی ہے، جس کو لہو دلب قرار دیا گیا ہے وہ اہل شرک و نفاق کی حیات دنیا ہے۔ يُرِيدُ حَيَاةً أَهْلَ الشَّرِكَ وَالتِّفَاقِ

حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ یہ دنیا آخرت تک کامیابی کے ساتھ پہنچنے کے لئے زادراہ ہے۔ اور جن کا ثواب ہمیں قیامت میں ملے گا وہ اعمال اسی دنیا میں رہ کر کے جاسکتے ہیں۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۲، قسم دوم، صفحہ ۶۰)

فی الحقيقة بعض احادیث میں اس دنیا کی برائی بیان کی گئی ہے جس کے حصول میں خدا تعالیٰ اور اس کے احکام کی مخالفت کی جائے اور ان کو فراموش کر دیا جائے۔ ((اللّٰهُ يَعْلَمُ اَنَّمَا يَعْمَلُ الْجَاهِلُونَ)) کا یہی مطلب ہے، وسرابونا ناممکن ہے۔

((اللّٰهُ يَعْلَمُ اَنَّمَا يَعْمَلُ الْمُؤْمِنُ وَ جَهَنَّمُ الْكَافِرِ)) کا صحیح مطلب حضرت حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ وہ ایک مرتبہ تشریف لے جارہے تھے، سینکڑوں طالبان علم و معرفت ان کے ہمراہ تھے۔ ان کی اس شان کو دیکھ کر ایک یہودی نے کہا کہ مسلمانوں میں تو یہ مشہور ہے کہ ((اللّٰهُ يَعْلَمُ اَنَّمَا يَعْمَلُ الْمُؤْمِنُ وَ جَهَنَّمُ الْكَافِرِ)) اور آپ تو اس شان و شکوہ کے ساتھ رہتے ہیں اور میری حالت اس قدر خراب ہے، پھر یہ حدیث کہاں سچ ہوئی؟ آپ نے فرمایا کہ تم اس کا مطلب نہیں سمجھے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ مومنین کو جو نعمتیں آخرت میں ملنے والی ہیں اس کے مقابلہ میں دنیا کی نعمتیں ایسی ہیں جیسے قید خانہ میں قیدیوں کو کچھ مل جاتا ہے، اور کافروں کو جو تکالیف آئندہ پیش آنے والی ہیں ان کے مقابلے میں جو حالت بھی ان کے ساتھ اس دنیا میں ہو وہ گویا جنت ہے۔

چونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دونوں قسم کی ترقیوں کے حالات کو بالکل فراموش کر دیا گیا ہے، اس لئے میں بہترین صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے نہایت مختصر حالات اس طریقے سے پیش کرتا ہوں جس سے معلوم ہو گا کہ انہوں نے قرآن مجید کے ارشاد کے مطابق روحانی اور مادی دونوں ترقیاں ساتھ ساتھ کیں۔

اسلام ان دونوں ترقیوں کا ممکنہ اور کفیل ہے۔ وہ دین و دنیا کو علیحدہ نہیں کرتا، بلکہ خدا کے احکام کے مطابق دنیاوی ترقی کو عین مذہب قرار دیتا ہے۔ یہ ہماری سخت غلطی ہے کہ ہم نے اسلام کی اس خصوصیت کو بالکل بھلا کر اپنی حالت بالکل خراب کر لی ہے۔ عام طور سے اب بہترین مذہبی آدمی وہ سمجھا جاتا ہے جو نماز اور روزے کے علاوہ صرف نوافل کثرت سے پڑھے اور اوراد و طائف میں مشغول رہے، دنیاوی کاموں سے تعلق نہ رکھے، گوشہ نشین ہو اور دنیا و مافیہا سے بے خبر رہے۔

صحابہ کرام رَبِّنَا اللَّهُمَّ کے حالات پر غور کرنے سے ہماری یہ غلطی تمایاں طریقہ سے معلوم ہوگی اور ہمیں معلوم ہو گا کہ اسلام اور دنیاوی ترقی کس طرح ایک دوسرے سے وابستہ ہیں۔ صحابہ کرام رَبِّنَا اللَّهُمَّ کی روحاںی ترقی کے حالات تو ہمارے پیش نظر ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ کس خشوع و خضوع سے وہ نباز اور ذکر اللہ میں مشغول رہتے تھے۔ اکثر اوقات پوری پوری رات اللہ کے ذکر و تلاوت قرآن میں گزار دیتے تھے اور ہر وقت اللہ تعالیٰ کو پیش نظر رکھتے تھے، کس طریقے سے وہ روزہ اور حج اور زکوٰۃ کے پابند تھے اور ہر وقت اپنی جان و مال، عزیز و اقارب کو اللہ کی راہ میں قربان کرنے کے لئے تیار رہتے تھے اور ہر طرح کی تکالیف و مصائب را ہ حق میں برداشت کرتے تھے۔ ان کے بارے میں اس زمانے کے اقوام کا خیال تھا۔

**بِاللَّيْلِ رُهْبَانٌ وَبِالنَّهَارِ فُرَسَانٌ** (ابن اثیر)

”رات کے وقت راہب ہوتے ہیں اور دن کے وقت سپاہی بن جاتے ہیں۔“

لیکن ہمارے پیش نظر وہ حالات نہیں ہیں جو اس روحاںی ترقی کے ساتھ وہ دنیا سے متعلق کرتے تھے۔ اور اس لئے اسلام کے پورے چہرہ پر نقاب پڑ گیا اور اسلام کا اصلی اور پورا چہرہ نظر نہیں آتا اور اس کے پوشیدہ ہونے کی وجہ سے ہماری حالت خراب ہو گئی ہے۔ اور ہم نے دین و دنیا کو علیحدہ کر کے گویا ایک نیا طریقہ قائم کر لیا ہے جو تعلیم قرآن کے بالکل مخالف ہے اور ہماری تمام پستیوں اور ذلتوں کا اصل ذمہ دار ہے۔ صحابہ کرام رَبِّنَا اللَّهُمَّ نے اپنی تمام قوت اور جان و مال اللہ کے احکام کے مطابق کام کرنے میں صرف کر دی تھی۔ اور وہ یہ سمجھتے تھے کہ ہم اپنی جان و مال اور تمام قوتیں اللہ کے پرد کر کچکے، جو اس کا حکم ہو گا اسی کے مطابق عمل کریں گے۔

**﴿إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ﴾**

”اللہ نے مسلمانوں سے ان کے مال اور ان کی جانیں خریدی ہیں، اس کے عوض ان کے لئے جنت ہے۔“

**﴿فَلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۝﴾**

(الانعام : ۱۶۲)

”کو کہ میری نماز اور میری تمام عبادات اور میرا جینا اور میرا مناسب اللہ (ہی) کے لئے ہے۔“

چونکہ خود اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ مسلمان روحانی ترقی کے ساتھ دنیاوی ترقی بھی کریں :

﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَأَنْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ﴾

(الجمعة : ۱۰)

”پھر جب نماز ہو چکے تو زمین میں پھیل جاؤ اور اللہ کے فضل (یعنی معاش) کی تلاش میں لگ جاؤ۔“

﴿رَبُّكُمُ الَّذِي يُرْجِعُ إِلَيْكُمُ الْفُلُكَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ طَ﴾

(بني اسرائیل : ۶۶)

”تمہارا پروردگار وہ ہے جو جمازوں کو سمندر میں چلاتا ہے، تاکہ تم اس کا فضل (یعنی معاش) طلب کرو۔“

اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو یہ دعا مانگنے کی ہدایت فرمائی ہے :

﴿رَبَّنَا أَتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً...﴾ (البقرة : ۲۰۱)

حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تمام تر توجہ احکام قرآن مجید پر عمل کرنے میں مصروف رہی، اسلئے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی دنیاوی ترقی بھی قرآن ہی کے احکام سے ماخوذ ہے اور اسلئے وہ مذہب سے عیحدہ نہیں، بلکہ مذہب کا ایک حصہ ہے۔ اس لئے صحابہ کرام ”کے دنیاوی ترقی کے حالات کو بھی ان کی مذہبی ترقی کے ایک حصے سے تعبیر کیا جائے گا۔

روحانی ترقی اور دنیاوی ترقی الگ الگ تعبیر کرنے میں ہم اس لئے مجبور ہو گئے ہیں کہ اس زمانہ میں یہ دونوں ترقیاں علیحدہ علیحدہ متفاہ تصور کر لی گئی ہیں۔ ورنہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے متعلق یہ کہنا کہ ان کی دنیاوی ترقی یہ ہے اور روحانی ترقی یہ ہے، بالکل غلط ہے۔ انہوں نے صرف ایک جامع ترقی کی ہے جو روحانی اور دنیاوی دونوں ترقیوں پر مشتمل ہے (جسے ہم روحانی بھی کہہ سکتے ہیں اور دنیاوی بھی)

## صحابہ کرامؐ کی دنیاوی ترقی کا حال

اب صحابہ کرامؐ کی ترقی کے اس حصے کو پیش کرتا ہوں جس کو ہم نے فراموش کر دیا ہے۔ یعنی ان کی دنیاوی ترقی کے چند واقعات پیش کرتا ہوں۔ انتہائی دنیاوی ترقی کا خلاصہ یہ ہے :

① حکومت ② دولت ③ غلبة

صحابہ کرامؐ کو حکومت اور دولت میں بھی کافی حصہ ملا اور ان کو غلبة بھی پورا پورا حاصل ہوا۔ اور جن اخلاق و اعمال سے یہ ترقیات حاصل ہوتی ہیں اور قائم رہتی ہیں وہ بھی ان میں بدرجہ اتم موجود تھے۔ حسب ذیل واقعات سے صحابہ کرامؐ کی دنیاوی ترقی کا حال معلوم ہو گا۔

### ۱ حکومت

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيَمْكُنَّ لَهُمْ دِينُهُمْ إِلَذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيَبْدِلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ۚ﴾

(النور : ۵۵)

”تم لوگوں میں سے جو لوگ ایمان لائے اور عمل صالح کرتے رہیں ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ ان کو ملک کی خلافت ضرور دے گا جیسے ان لوگوں کو خلافت عطا کی تھی جوان سے پہلے ہو گزرے ہیں۔ اور جس دین کو ان کے لئے پسند کیا ہے اس کو ان کے لئے مضبوط کر کے رہے گا اور خوف و خطر جوان کو لاثق ہے، اس کے بعد ان کو اس کے بدلہ میں امن دے گا۔“

﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الرَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي الصِّلِحُونَ ۝ إِنَّ فِي هَذَا لِبَلَغاً لِقَوْمٍ غَيْدِينَ ۝﴾ (الأنبياء : ۱۰۵)

”اور ہم زبور میں پند و نصیحت کے بعد لکھ کچے ہیں کہ ہمارے نیک بندے زمین کے وارث ہوں گے۔ عابدین کو اس میں (ایک بشارت کا) پہنچا دینا ہے۔“

» هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ ﴿ (فاطر : ۳۹)

”وہی ذات پاک ہے جس نے زمین میں تم کو (اپنا) نائب بنایا ہے۔“

» وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَقُولُمَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَلَمِينَ ۝

آنپیاء و جعلکم ملوكاً و ائکم مالم یؤت احداً من العلمين ۝

(المائدۃ : ۲۰)

”جب موسی نے اپنی قوم سے کہا کہ بھائیو! اللہ نے تم پر جو احسانات کئے ہیں ان کو یاد کرو کہ اس نے تم (ہی) میں سے بہترے پیغمبر بنائے اور تم کو بادشاہ بھی بنایا، اور تم کو وہ نعمتیں دیں جو دنیا جہان کے لوگوں میں سے کسی کو نہیں دیں۔“

» فَقَدْ أَتَيْنَا أَلَّا إِبْرَاهِيمَ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَأَتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيْمًا ۝

(النساء : ۵۳)

”سو خاندان ابراہیم (کے لوگوں) کو ہم نے کتاب دی اور علم دیا اور ان کو بڑی بھاری سلطنت (بھی) دی۔“

ابو بکر صدیقؓ، عمر فاروقؓ، عثمان غنیؓ، علی مرتضیؓ۔ یہ حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم حکمران ہوئے۔

حسب ذیل صحابہ گورنر حاکم ہوئے :

① ابو عبیدہ بن الجراح گورنر شام تھے۔

② سعد بن ابی و قاص گورنر کوفہ تھے۔

③ سعید بن زید گورنر دمشق تھے۔

④ عمرو بن العاص گورنر مصر تھے۔

⑤ یزید بن ابی سفیان گورنر شام تھے

⑥ عقبہ بن غزوان گورنر بصرہ تھے۔

⑦ مغیرہ بن شعبہ گورنر کوفہ تھے۔

⑧ ابو موسیٰ الشعرا گورنر بصرہ تھے۔

⑨ عمیر بن سعد گورنر دمشق و حمص و جزیرہ تھے۔

⑩ حذیفہ بن محسن گورنر عمان تھے۔

- ۱۱) زید بن ثابت گورنر مکہ، یمن، مصر و بصرہ تھے۔
  - ۱۲) عمار بن یا سرگورنر کوفہ تھے۔
  - ۱۳) ابو ہریرہ گورنر بحرین تھے۔
  - ۱۴) سمرہ بن جندب گورنر بصرہ تھے۔
  - ۱۵) عتاب بن اسید حاکم مدینہ تھے۔
  - ۱۶) معاجر بن ابی امية حاکم صنعاۃ تھے۔
  - ۱۷) لعلی بن عتبہ حاکم خولان تھے۔
  - ۱۸) معاذ بن جبل حاکم جند تھے۔
  - ۱۹) جریر بن عبد اللہ حاکم نجران تھے۔
  - ۲۰) عیاض بن غنم حاکم دو متہ الجندل تھے۔
  - ۲۱) شرجیل بن حسنة شام کے بعض حصے پر حاکم تھے۔
  - ۲۲) عثمان بن ابی العاص حاکم طائف تھے۔
  - ۲۳) زیاد بن لبید حاکم حضرموت تھے۔
  - ۲۴) عبد اللہ بن ثور حاکم جرش تھے۔
- یہ چند صحابہ رضی اللہ عنہم کی حکومت کا مختصر تذکرہ ہے۔

## ۲ دولت

﴿... أَمْوَالُكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيمًا ...﴾ (النساء : ۵)

”... تمہارے مال جن کو اللہ نے تمہارے لئے باعث قیام بنایا ہے....“

﴿وَيَمْدُدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنَيْنِ ...﴾ (نوح : ۱۲)

”اوہ مال و اولاد سے (اللہ) تمہاری مدد کرے گا.....“

﴿وَأَتُؤْهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي أَتَكُمْ﴾ (النور : ۳۳)

”اوہ اللہ کے مال میں سے جو اس نے تمہیں دے رکھا ہے، انہیں بھی دو۔“

﴿رَبُّكُمُ الَّذِي يُرْجِنِ لَكُمُ الْفُلُكَ فِي الْبَحْرِ لِتَتَغَيَّبُوا مِنْ فَضْلِهِ﴾

کَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿۵۰﴾ (بنی اسرائیل : ۶۶)

”تمہارا پروردگار وہ ( قادر مطلق ) ہے جو تمہارے لئے سمندر میں جہازوں کو چلاتا ہے، تاکہ تم اس کا فضل یعنی معاش تلاش کرو۔ اس میں شک نہیں کہ وہ تم پر بڑا سریان ہے۔“

﴿وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا﴾ (النبا : ۱۱)

”اور ہم نے ہی دن کو روزی کے لئے بنایا۔“

﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ...﴾ (الجمعة : ۱۰)

”پھر جب نماز ہو چکے تو اپنی راہ لو اور اللہ کے فضل یعنی معاش کی تلاش میں لگ جاؤ۔“

اس موقع پر زیادہ تر ان صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دولت و ثروت کے مختصر حالات بیان کرتا ہوں جو عشرہ مبشرہ میں داخل ہیں اور بہترین صحابہ ہیں۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ میں قریش میں سب سے بڑا تاجر اور سب سے زیادہ مال دار تھا۔ (الریاض النصرۃ، جلد ۱، صفحہ ۱۳)

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے ایک ایک ہزار اونٹ غلہ سے لدے ہوئے شام سے آئے اور انہوں نے سب فی سبیل اللہ دے دیئے۔ (الریاض النصرۃ جلد ۱، صفحہ ۱۰)

حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے ہزار اونٹ تین ہزار بکریاں اور سو گھوڑے چھوڑ کر انتقال فرمایا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۱۹۶)

حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے چالیس ہزار نقد، پانچ سو گھوڑے، ڈیرہ ہزار اونٹ مختلف موقعوں پر حفاظت و اشاعت اسلام کے لئے صرف کئے۔ (الریاض النصرۃ، جلد ۲، صفحہ ۳۸۸)

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پاس چالیس ہزار نقد تھے جو انہوں نے راہ حق میں صرف کر دیئے۔ (ابن اثیر، جلد ۲، صفحہ ۲۰۵)

غزوہ تبوک کے لئے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ساڑھے نو سو اونٹ، پچاس گھوڑے اور ایک ہزار دینار عطا فرمائے۔ (الریاض النصرۃ، جلد ۲، صفحہ ۹۱)

حضرت عثمان بن عثمن نے بیرون مہ (کنواں) ۳۵ ہزار درہم میں خرید کر مسلمانوں کے لئے وقف کر دیا۔ (الریاض النصرۃ، جلد ۲، صفحہ ۹۲)

مسجد بنوی میں اضافہ کرنے کے لئے ۲۵ ہزار درہم میں ایک زمین حضرت عثمان نے خرید کر وقف کر دی۔ (الریاض النصرۃ، جلد ۳، صفحہ ۹۳)

حضرت عثمان بن عثمن شہید ہوئے تو ان کے خزانچی کے پاس تین کروڑ پانچ لاکھ درہم اور ایک لاکھ دینار تھے اور ہزار اونٹ زبدہ میں موجود تھے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۲، قسم اول، صفحہ ۵۳)

حضرت عبد الرحمن بن عوف بن عثمن جب ہجرت کر کے مدینہ پہنچے تو رسالت مآبے نے سعد بن الربيع انصاری اور ان کے درمیان مواخات کرادی۔ سعد نے ان سے گھر لے جا کر کہا کہ میں انصار میں سب سے زیادہ مال دار ہوں، تمہیں اپنا نصف مال دیتا ہوں۔ حضرت عبد الرحمن بن عوف بن عثمن نے جواب دیا کہ اللہ تمہیں تمہارا مال مبارک کرے مجھے اس کی ضرورت نہیں، مجھے یہاں کا بازار بتاؤ، بازار گئے اور تجارت شروع کر دی..... حضرت عبد الرحمن فرماتے ہیں کہ پھر اللہ نے ایسی برکت دی اور تجارت میں اتنی ترقی ہوئی کہ اگر میں پھر بھی اٹھاتا تھا تو مجھے یقین تھا کہ اس کے نیچے سونا چاندی ملے گا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۸۹)

حضرت عبد الرحمن بن عوف بن عثمن نے مجملہ اور چیزوں کے سونے کے بڑے بڑے مکڑے بھی چھوڑے جنہیں کلمائیوں سے کاٹ کاٹ کر تقسیم کیا گیا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۹۶)

حضرت عبد الرحمن بن عوف بن عثمن نے چار بیویاں چھوڑیں جن میں ہر ایک کوتز کہ کا بیسوں حصہ ملا۔ چنانچہ تماضر بنت الا صبغ کا حصہ ایک لاکھ میں خرید لیا گیا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۹۷)

حضرت عبد الرحمن بن عوف بن عثمن نے اپنی ایک زمین حضرت عثمان بن عثمن کے ہاتھ پالیں ہزار دینار میں فروخت کی اور سب فی سبیل اللہ صرف کر دیا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۹۲)

حضرت عبد الرحمن بن عوف بن عثمن نے وصیت کی کہ پچاس ہزار دینار فی سبیل اللہ

صرف کئے جائیں۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۹۶)

حضرت عمر فاروق رض ام کلثوم سے نکاح کیا اور ۳۰ ہزار درہم میریں دیئے۔

(طبقات ابن سعد، جلد ۳، صفحہ ۳۲۰)

حضرت زبیر رض نے ایک گھرچھ لاکھ درہم میں فروخت کیا۔ (الریاض النصرة، جلد ۲

صفحہ ۲۷۲)

حضرت زبیر نے تین کروڑ باؤن لاکھ درہم کی جائیداد چھوڑی۔ چار بیویوں سے ہر ایک کو بیسوں حصہ یعنی گیارہ گیارہ لاکھ درہم ملے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول صفحہ ۷۷)

حضرت علی مرتضی رض فرماتے ہیں کہ میں اب تک چالیس ہزار نقد راہ حق میں صرف کرچکا ہوں۔ (الریاض النصرة، جلد ۲، صفحہ ۲۲۶)

حضرت طلحہ رض نے ایک زمین حضرت عثمان رض کو سات لاکھ درہم میں فروخت کی اور رات ہی رات میں سب روپیہ مسلمانوں میں تقسیم کر دیا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۱۵)

حضرت طلحہ رض نے بائیس لاکھ درہم اور دو لاکھ دینار نقد اور تین کروڑ درہم کی جائیداد چھوڑی۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۱۵۸)

حضرت عمر فاروق رض نے اپنے عمد خلافت میں تمام مسلمان مردوں، عورتوں اور بچوں کے سالانہ وظائف مقرر کر دیئے تھے جن کے عوض مردوں سے فوجی خدمت لی جاتی تھی۔ چنانچہ اہل بدر کے لئے پانچ پانچ ہزار درہم، اہل حدیبیہ کے لئے چار چار ہزار درہم، جنگ قادیہ سے پہلی لڑائیوں کے شرکاء کے لئے تین ہزار، اہل قادیہ اور اہل شام کے لئے دو دو ہزار، قادیہ اور یرموک کے بعد والوں کے لئے ہزار ہزار درہم سالانہ مقرر کئے۔ اہل بدر کی عورتوں کے لئے پانچ پانچ سو، اس کے بعد سے لے کر اہل حدیبیہ تک کی عورتوں کے لئے چار چار سو، قادیہ سے قبل کی جنگ میں شریک ہونے والی عورتوں کے لئے تین سو، اہل قادیہ وغیرہ کی عورتوں کے لئے دو دو سو درہم مقرر کئے اور تمام بچوں کے سو سو درہم سالانہ مقرر کئے۔ (ابن اشیر، جلد ۲، صفحہ ۲۲۸۔ طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۲۱۴)

سلیم ابو عامر کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عثمان بن عثمنؓ کو ایک بینی چادر اوڑھے دیکھا جس کی قیمت سو درہم تھی۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۳۹)

محمد بن ربعیہ سے روایت ہے کہ حضرات صحابہ عورتوں کے زیب و زینت کے لباس میں وسعت کرتے تھے۔ میں نے حضرت عثمان بن عثمنؓ کو ایک ریشمی چادر اوڑھے دیکھا جس کی قیمت سو درہم تھی۔ حضرت عثمانؓ نے فرمایا کہ یہ چادر نائلہ کی ہے۔ میں نے ان کی خوشی کے لئے اس کو اوڑھ لیا ہے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۹۲)

سعد بن ابی و قاصؓ نے اپنے نقدمال کی زکوٰۃ پانچ ہزار درہم والی مدینہ کے پاس بھیجی اور ڈھائی لاکھ نقد چھوڑ کر انتقال فرمایا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول صفحہ ۱۰۵)

عبداللہ بن مسعودؓ سب سے اچھا سفید کپڑا پہنتے اور سب سے زیادہ خوشبوؤں کا استعمال کرتے تھے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۷)

زمیں اور پہاڑوں کا خراج حضرت عمر بن عثمنؓ کے عہد میں بارہ کروڑ س لاکھ دانی تک پہنچ گیا تھا۔ دانی ایک درہم سے کچھ زیادہ ہوتا ہے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول صفحہ ۲۰۲)

خباب بن عثمنؓ کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ کے ساتھ میں نے اپنی وہ حالت دیکھی ہے کہ ایک درہم اور ایک دینار بھی موجود نہ تھا۔ آج میرے گھر کے گوشہ میں صندوق کے اندر چالیس ہزار دانی موجود ہیں۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۳۰۲)

حضرت عمر بن عثمنؓ نے فرمایا کہ اللہ زیادہ مال دے گا تو ہر ایک مسلمان کے لئے چار چار ہزار درہم سالانہ مقرر کروں گا، ہزار سفر کے لئے، ہزار ہتھیار کے لئے، ہزار اس کے اہل و عیال کے لئے اور ہزار اس کے گھوڑے اور خچر کے لئے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۲۱۲)

سعدی سے روایت ہے کہ حضرت طلحہ بن عثمنؓ کے پاس مال زیادہ ہوا تو اپنی کنیز کو بلا کر تقسیم کر دیا۔ سعدی کہتے ہیں کہ چار لاکھ درہم تھے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۱۵۷)

عبداللہ بن مسعودؓ نے نوے ہزار درہم چھوڑ کر انتقال فرمایا۔ (طبقات ابن

سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۱۱۳)

حضرت طلحہ بن عیاشؑ کو عراق کی کاشت سے چار پانچ لاکھ درہم اور سرات کی کاشت سے کم و بیش دس ہزار دینار وصول ہوتے تھے۔ وہ بنو تمیم کے ہر ضرورت مند کو اُس کے الیں دعیاں کے لئے کافی خرچ دیا کرتے تھے۔ بے شوہر عورتوں کا نکاح کر دیتے تھے۔ جسے خادم کی ضرورت ہوتی اسے خادم دے دیتے تھے۔ قرض داروں کی طرف سے قرض ادا کرتے تھے۔ صبیحہ یعنی پر تیس ہزار درہم قرض تھے، وہ حضرت طلحہ بن عیاشؑ نے ادا کر دیئے۔

(طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۱۵۸)

برزہ بنت رافع کہتی ہیں کہ جب حضرت عمر بن عیاشؑ سالانہ و ظالماً تقسیم کرنے لگے تو حضرت زینب بنت انسؑ کے پاس ان کا وظیفہ بھیجا۔ حضرت زینب نے فرمایا کہ اللہ عمر پر رحم کرنے، میری دوسری بہنیں اسے مجھ سے زیادہ اچھی طرح تقسیم کر سکتی ہیں۔ لوگوں نے کہا کہ یہ آپ ہی کا ہے۔ زینب نے اس کو رکھا اور پھر مجھ سے فرمایا کہ اتنا فلاں کو اور اتنا فلاں کو دے آؤ۔ غرض اپنے ضرورت مندرجہ داروں اور قیموں میں سب تقسیم کر دیا۔ تھوڑا سا کپڑے کے نیچے بچ رہا تو میں نے کہا کہ ام المؤمنین میرا بھی اس میں حق ہے۔ زینب نے کہا کہ جو بچا ہے وہ تم لے لو۔ میں نے کپڑا اٹھایا تو ۸۵ درہم تھے۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۲۱۷)

حضرت ابو ہریرہ بن عیاشؑ بھریں سے چار لاکھ درہم نقد لے کر آئے۔ حضرت عمر فاروق بن عیاشؑ نے دریافت کیا کہ کسی پر ظلم کر کے تو یہ تم نے نہیں لیا ہے۔ انہوں نے کہا کہ نہیں۔ پھر حضرت عمرؓ نے پوچھا کہ اپنا مال کتنا لائے؟ انہوں نے کہا میں ہزار درہم۔ حضرت عمرؓ نے پوچھا کہ اتنا کہاں سے آیا؟ انہوں نے کہا میں وہاں تجارت کرتا تھا۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم سوم، صفحہ ۴۰)

حضرت عمر بن عیاشؑ کے ایک خراؤں کے پاس حاضر ہوئے اور چاہا کہ وہ انہیں بیت المال سے کچھ دیں۔ حضرت عمرؓ خفا ہوئے اور فرمایا کہ تم چاہتے ہو کہ میں خائن بادشاہ بن کر اللہ کے بیان جاؤں؟ اس کے بعد انہیں بلا کراپنے خاص مال سے دس ہزار درہم دیئے۔

(طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۲۱۹)

حضرت عمر بن عیاشؑ نے فرمایا کہ جس قدر مال بودھتا جائے گا ہم لوگوں کے و ظالماً

بڑھاتے جائیں گے۔ اگر مال کی اتنی کثرت ہوئی کہ حساب مشکل ہو تو بلا حساب مٹھیوں میں بھر بھر کر دیں گے۔ یہ مال انہی لوگوں کا ہے، جس طرح چاہیں لیں۔ (طبقات ابن سعد، جلد ۳، قسم اول، صفحہ ۲۱۹)

### ۳ غلبہ

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ جِزْبَ اللَّهِ هُمْ الْغَلِيْبُونَ ﴾ (المائدۃ : ۵۶)

”اور جو اللہ اور اس کے رسول اور اہل ایمان کا دوست ہو کر رہے گا تو (وہ اللہ والا ہے اور) اللہ والوں کا بول بالا ہے۔“

﴿ فَآمَنَتْ طَائِفَةٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَفَرَتْ طَائِفَةٌ فَإِيَّادُنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فَاصْبَحُوا ظَاهِرِيْنَ ﴾ (الصف : ۱۳)

”چنانچہ بنی اسرائیل میں سے ایک گروہ تو ایمان لایا اور ایک گروہ کافر رہا، تو جو لوگ ایمان لائے ہیں نے ان کے دشمنوں کے مقابلے میں ان کی تائید کی اور آخر کار وہی غالب رہے۔“

﴿ أُولَئِكَ جِزْبُ اللَّهِ ۚ أَلَا إِنَّ جِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِيْبُونَ ﴾ (المجادلة : ۲۲)

”یہ خدائی گروہ ہے، اور خدائی گروہ ہی غالب رہے گا۔“

﴿ إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَاَ غَالِبٌ لَكُمْ ﴾ (آل عمران : ۱۶۰)

”اللہ تمہاری مدد پر ہو تو پھر کوئی تم پر غالب نہ ہو سکے۔“

﴿ وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الروم : ۳۷)

”مسلمانوں کی مدد ہم پر لازم ہے۔“

﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِتِدْرِي وَأَنْتُمْ أَذْلَلُهُ ۚ ﴾ (آل عمران : ۱۲۳)

”بدر میں اللہ نے تمہاری مدد کی، حالانکہ اس وقت دشمن کے مقابلے میں تمہاری کوئی حقیقت نہ تھی۔“

﴿ وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران : ۱۲۹)

”نہ ہمت ہارو نہ آزر دہ خاطر ہو، اگر تم سچے مسلمان ہو تو تم ہی غالب ہو کر رہو گے۔“

﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُولُونَ﴾

(المؤمن : ۵۱) ﴿الأشهاد ۵﴾

”ہم دنیا کی زندگی میں بھی اپنے پیغمبروں اور ایمان والوں کی مدد کرتے ہیں اور اس دن بھی (مدد کریں گے) جبکہ گواہ کھڑے ہوں گے۔“

اسعد بن زرارہ نے عرض کیا یا رسول اللہ: بیعت اسلام کی شرائط بیان فرمائیں! -

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: شرائط یہ ہیں۔ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ كی شہادت دو، نماز پڑھو، زکوٰۃ دو، اطاعت و فرمانبرداری کرو اور جو امیر ہو اُس کی امارت میں نزارع نہ کرو، اور یہ کہ جن چیزوں سے اپنی اور اپنے اہل و عیال کی حفاظت کرتے ہو ان سے میری بھی حفاظت کرو۔ انصار بولے ہاں ہمیں منظور ہے۔ ایک شخص نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! یہ شرائط توجہاب کے ہیں، ان کے معاوضے میں ہمیں کیا ملے گا؟ آپ نے فرمایا: دنیا میں فتح و غلبہ، آخرت میں جنت۔ (ابن سعد، جلد ۳، قسم ۲، صفحہ ۱۳۹)

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے عهد خلافت میں ابلہ، باروسا، بانقیا، آلیس، حیرہ، انبار، بادقلی، عین النمر، قطر، بل، دومتہ الجندل، اور فراض خالد بن الولید اور عیاض بن غنم رضی اللہ عنہم نے فتح کئے اور شام میں مرج الصفر، بلقاخیادن، العربہ، بصری، واشن وغیرہ حضرت ابو عبیدہ اور یزید بن ابی سفیان و عمر بن العاص، شرجیل بن حسنة اور خالد بن ولید رضی اللہ عنہم نے فتح کئے۔

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے عهد خلافت میں عراق عجم کے تمام اضلاع خوزستان، آذربایجان، کرمان، سیستان، فارس، مکران، خراسان، طبرستان وغیرہ اور سلطنت ایران کے اکثر صوبے فتح ہوئے۔ قادیہ کی فیصلہ کن جنگ حضرت سعد بن ابی و قاص نے نہادند کی عظیم الشان جنگ حضرت نعمان بن مقرون نے فتح کی۔

عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کے زیر کمان ملک مصر فتح ہوا۔ شام میں دمشق، بیسان، طبریہ، حمص، بیت المقدس، قیساریہ، تکریت، موصل وغیرہ شام کے بڑے بڑے صوبے حضرت ابو عبیدہ نے فتح کئے۔ پھر آرمینیا کا بڑا حصہ مفتوح کیا۔

عبدِ خلافتِ حضرت عثمان بن علیؑ میں آرمینیا، آذربایجان، کرمان وغیرہ کا باقی ماندہ حصہ فتح ہوا۔ اور ان کے علاوہ قوقاز، گرجستان، بیلقان، ابو شنجان، قبالہ، سیشو ان، باب، داغستان، حبیب بن سلمہ الفرنی اور سلمان وغیرہ نے فتح کئے۔ امیر معاویہ بن ابی ذئب نے جو حضرت عثمان بن علیؑ کی طرف سے شام کے گورنر تھے، بحری لڑائی میں شہنشاہ قسطنطینیں کو شکستیں دینے کے بعد جزاً قبرص، کریٹ، رہوڈس، وکوس فتح کئے، اور پھر اس کے بعد ایشیائے کوچک میں داخل ہو کر چند بڑے اضلاع عموریہ، آرند وغیرہ فتح کئے، عبد اللہ بن سعد کے زیر کمان اور حضرت عبد اللہ بن زبیر کی تدبیروں سے شمالی افریقہ میں طرابلس، برقة، تیونس، الجیریا، فاس، مراکو وغیرہ فتح کئے گئے۔ پھر ایران کی طرف زام، قہستان، سپیق، بشت، نیشاپور، طوس، ہرات، جوربان، طالقان، فاریاب، بلخ، کابل، زابستان، زرج، کش، اور طبرستان کے باقی ماندہ حصے بھی حضرت عثمان بن علیؑ کے عبدِ خلافت میں مفتوح ہوئے اور سندھ سے لے کر مغربِ اقصیٰ تک اسلامی پرچم لہرانے لگا۔

روحانی ترقیوں کے ساتھ ساتھ یہ انتہائی دنیاوی ترقیِ قرونِ اولیٰ کے مسلمانوں کو اس لئے حاصل ہوئی تھی کہ انہوں قرآن مجید کی صحیح تعلیم کو صحیح طریقہ سے سمجھ کر اس پر عمل کیا تھا۔ آج بھی اگر ہم وہی طریقے اختیار کریں تو ہماری حالت بہتر ہو سکتی ہے۔ مسلمانوں کے لئے یہی ایک صورت موجودہ پستی سے نکلنے کی ہے۔ ضروری ہے کہ صحابہ کرام رَبَّنَا أَنَّا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَ فِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَ قَنَا عَذَابَ النَّارِ کے ان اخلاق و اعمال کے مفصل حالات جو ان میں قرآن مجید کی تعلیم سے پیدا ہوئے تھے کثرت سے مسلمانوں میں شائع کئے جائیں، تاکہ ان کو معلوم ہو کہ قرآن مجید کی اصلی اور حقیقی تعلیم کیا ہے اور اس پر عمل کرنے سے کس قدر جلد بہترین نتائج مرتب ہو سکتے ہیں۔

روحانیت، مساوات، حریت، اخوت، عدل، اتحاد اور ایثار کے جو بے نظیر نمونے تعلیم قرآن پر عمل ہونے کی وجہ سے تاریخِ اسلام کے ابتدائی زمانہ میں نظر آتے ہیں۔ اگر ہم انہیں اپنے لئے مشعل ہدایت بنالیں تو ہم بہت جلد دنیا کی بہترین قوم بن سکتے ہیں۔

رَبَّنَا أَنَّا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَ فِي الْآخِرَةِ حَسَنَةٌ وَ قَنَا عَذَابَ النَّارِ

صدر مؤسس مرکزی انجمن خدام القرآن اور متنظریم اسلامی

# ڈاکٹر اے ر احمد

کے علمی و فکری اور دعویٰ کا وصولہ کا نجور  
۲۸ صفحات پر میں ایک اہم علمی دستاویز جس میں علی خطوط کی نشاندہی بھی موجود ہے۔

# دعاوت ربوع الْقَرآن کامنظر و پس منظر

ضرور مطالعہ کیجئے۔ دوسروں تک پہنچا یتے

# دعوت رجوع الى القرآن کی اساسی دستاویز

ڈاکٹر سراج احمد کی مقبول عالم مالیف

## مسلمانوں پر قرآن مجید کے حقوق

خود پڑھیے اور دوستوں اور عزیزوں کو تخفہ پیش کیجئے

### نوت

اس کتاب پر کامگری، عربی، فارسی اور سندھی زبان میں بھی ترجمہ شائع ہو چکا ہے۔ اس کے حقوق اشاعت نڈاکٹر صاحب کے حقوق میں محفوظ ہیں نہیں کے

### شائع کردہ

مکتبہ مرکزی انعام بن حدم القرآن، لاہور

مرکزی انجمن خدمت القرآن لاہور

کے قیام کا مقصد

ذیع ایمان — اور — سرحد پہ لقین

قرآن حکیم  
کے علم و حکمت کی

ذیع پکانے — اور — اعلیٰ علمی سطح

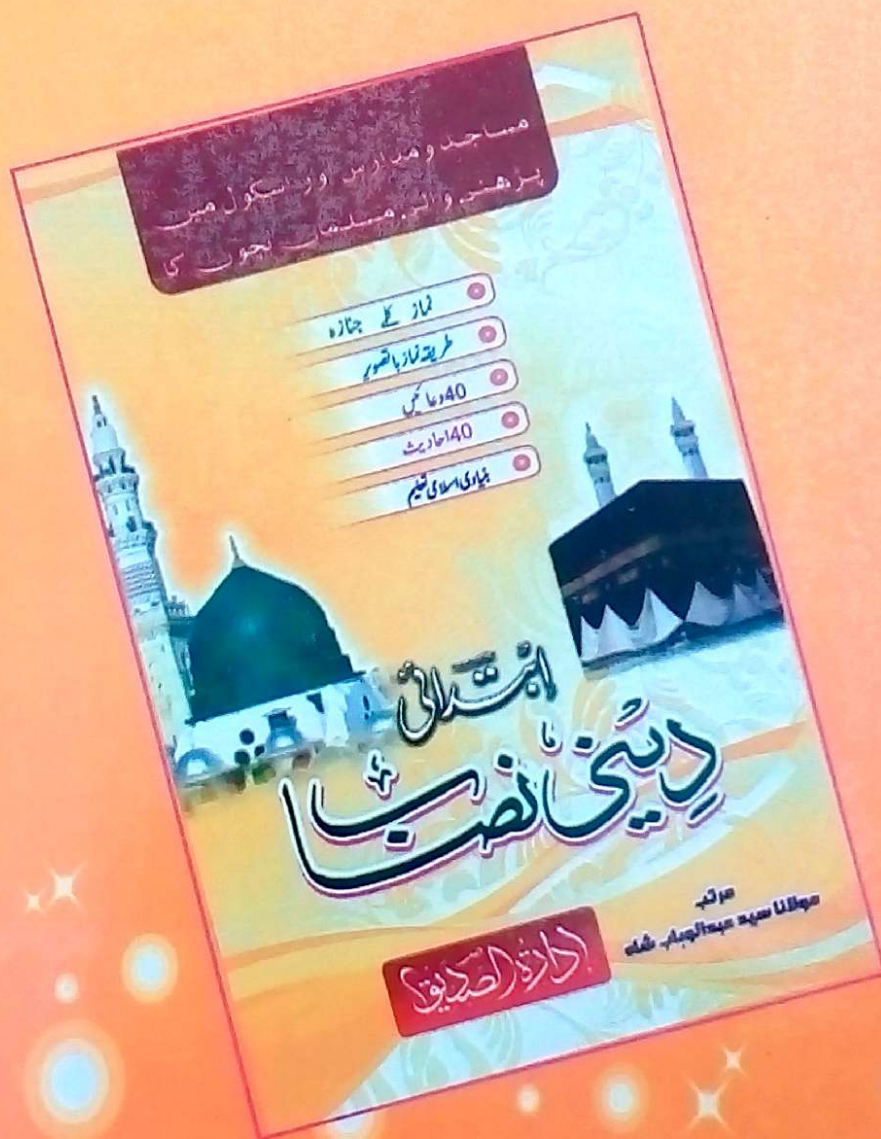
پر تشویر و اشاعت ہے

تاکہ امت ملک کے فیغم عناصر میں تجدید ایمان کی ایک عمومی تحریک بنا پہ جائے  
اور اس طرح

اسلام کی نشأة ثانیہ — اور غلبہ دین حق کے دور مانی

کی راہ ہمار ہو سکے

وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ



**0321-5083475 - 0313-5683475**

آسان

# تجوید

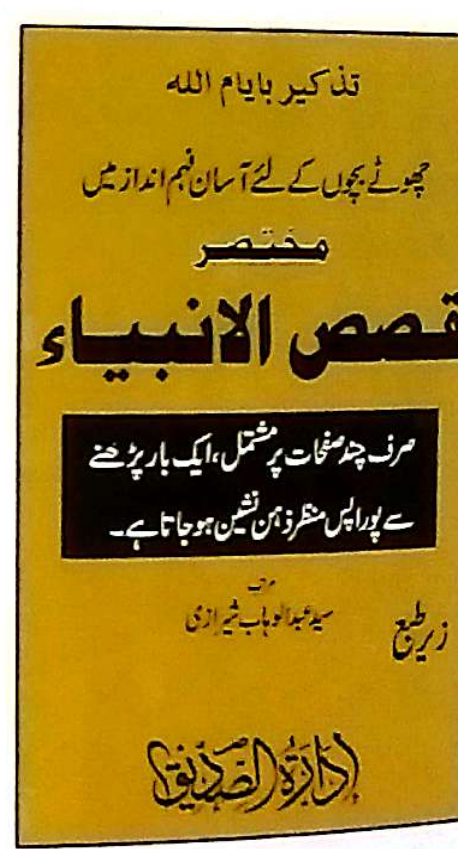
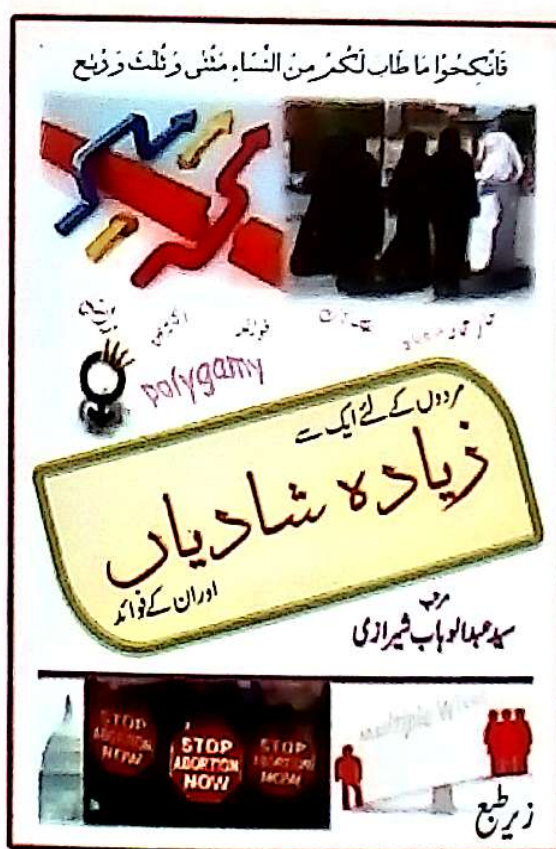
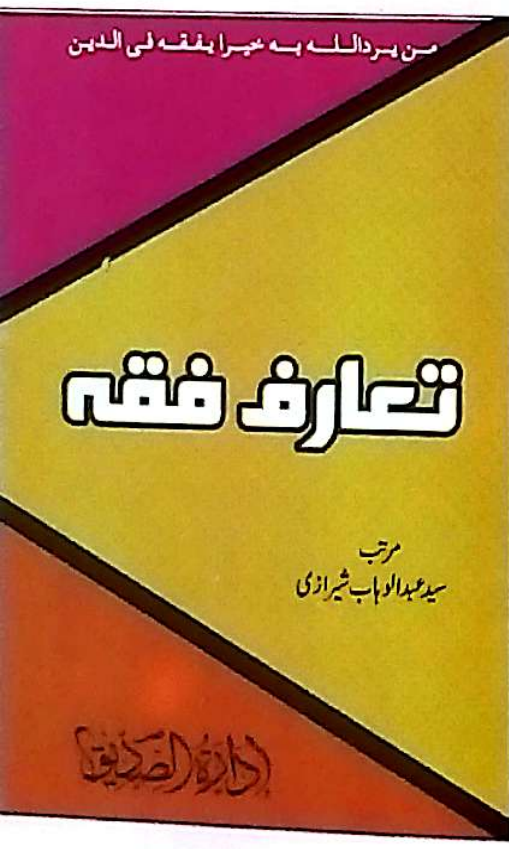
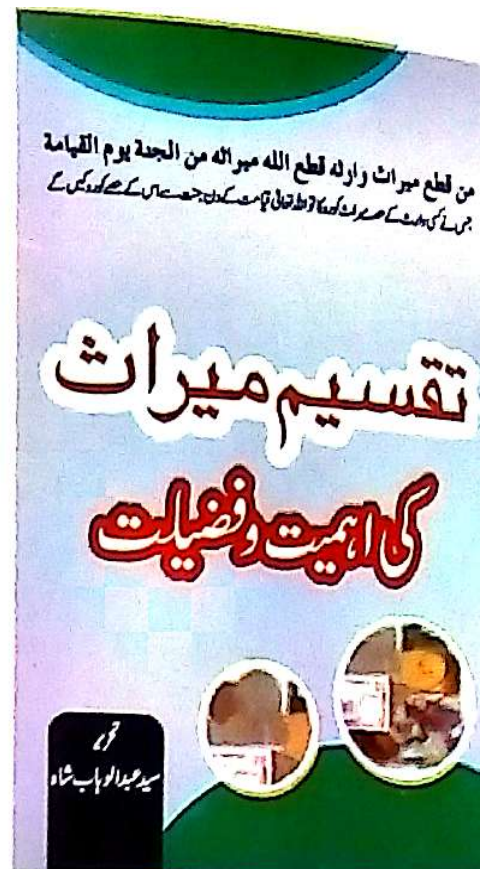
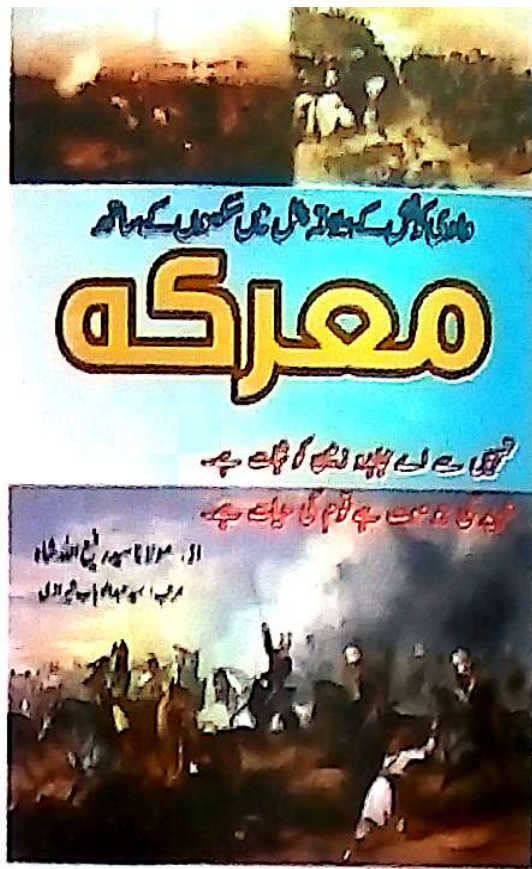
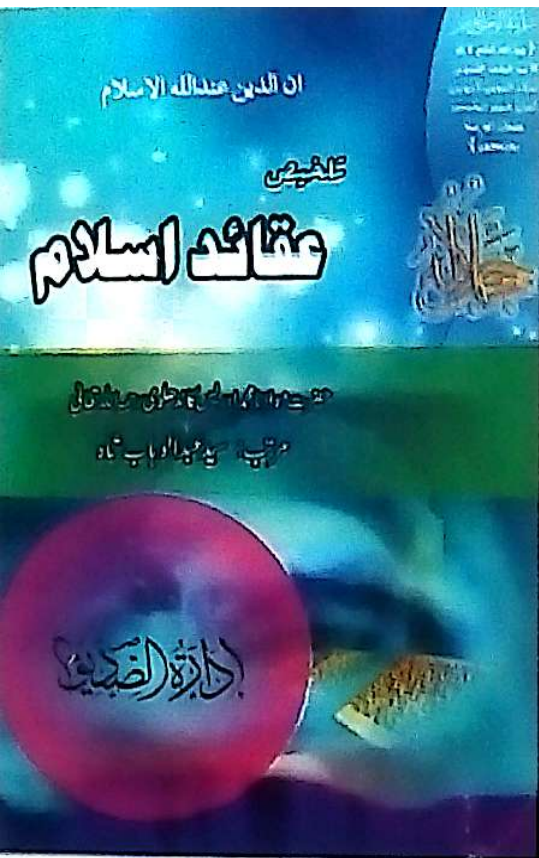
اردو، انگلش

علم تجوید کا سیکھنا مسلمان پر واجب ہے، تجوید کی اسی اہمیت کے پیش نظر  
نہایت ہی آسان الفاظ میں تجوید کے قواعد کو ”اردو، انگلش“، الفاظ  
اور رنگیں تصاویر کی مدد سے سمجھایا گیا ہے۔

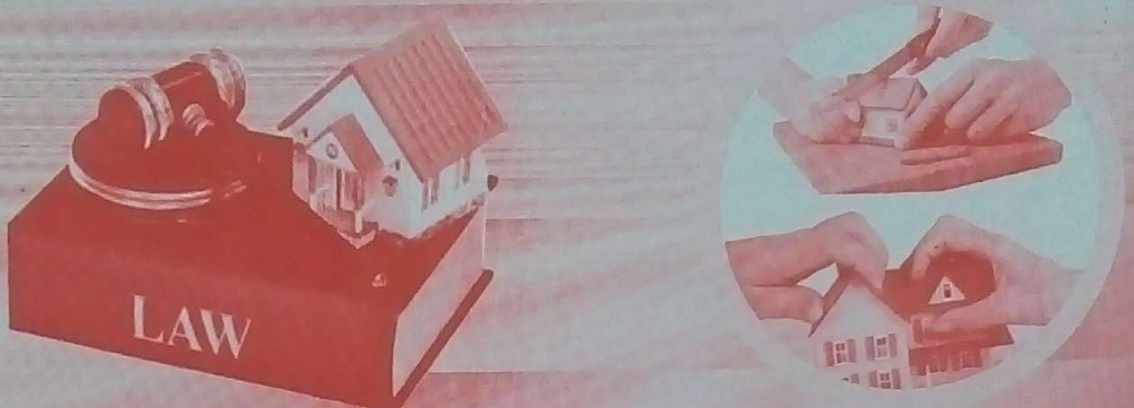
مرتب

سید عبدالوہاب شیرازی

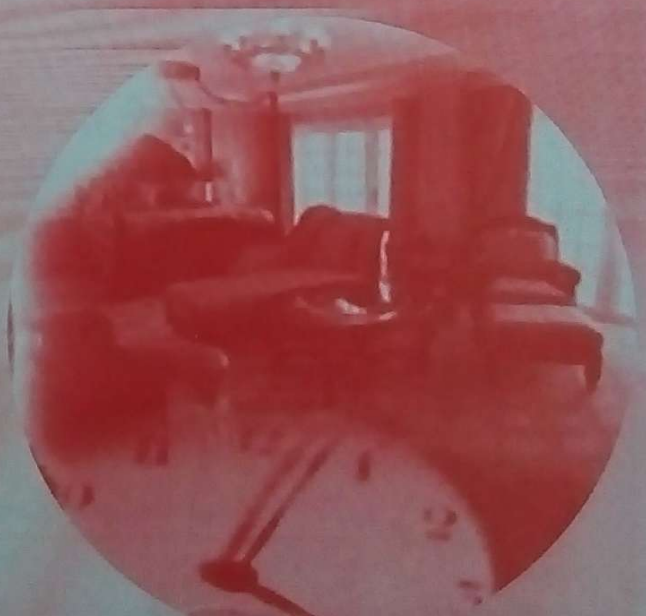
دکٹر عبدالحکیم



من قطع میراث وارثہ قطع اللہ میراثہ من الجنة یوم القيامة  
جس نے کسی وارث کے حصہ میراث کو روکا تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن جنت سے اس کے حصے کو روکیں گے



# تَقْسِيمُ مِيراثٍ كِي الْهِيَّاتِ وَالْمُصَالِحَاتِ



مرتب  
سید عبدالوهاب شیرازی  
(دائرۃ الصدیق)

ان الدین عنوانہ الاسلام

لکھن

**نکتہ اسلام**

محدث سیف الدین ابوالباب شاہ

(لارڈ اکجیف)

معرکہ

امیر - ۱۹۷۴ء، ائمہ بناء

محدث سیف الدین ابوالباب شاہ

لارڈ اکجیف

آسان تجوید اردو، انگلش

لارڈ اکجیف

لارڈ اکجیف

لارڈ اکجیف

مسن پرساد اللہ بے خبر را بخشش فی الدین

**تعارف مفت**

سید مہدی اوباب شریعتی

(لارڈ اکجیف)

فَلَكُحُوا مَا طَابَ لِكُحُزْمَنَ النَّاسُ، مُشَرِّقٌ وَمُشَرِّقٌ دَرْبُكُ

**مکر زد**

ذیادہ شادیاں

اور ان کے فوائد

سید مہدی اوباب شریعتی

زیر طبع

تذکیرہ بایام اللہ

چھپے بچوں کے لئے آسان فرم اندھری مختصر

**قصص الانبیاء**

صرف چند صفحات پر مشتمل، ایک بار پڑھنے سے پورا بہی خلاصہ ہون چکیں ہو جاتا ہے۔

سید مہدی اوباب شریعتی

زیر طبع

(لارڈ اکجیف)

اپنے موبائل پر بالکل مفت، دینی مسائل، احادیث، اسلامی معلومات وغیرہ حاصل کرنے کے لئے ابھی رائٹ میج میں جا کر لکھیں

**FOLLOW NUKTA313**

اور 9900 پر بیچج دیں، جو میج آئے اس کے جواب میں اپنا نام لکھ کر ری پلے کر دیں یا 9900 پر بیچج دیں۔

پہلی دفعہ صرف 0.61 پیسہ چار جز ہیں پھر ہمیشہ فری اسلامی میج ملیں گے۔

ملکہ

عمر زمین کی پیداوار کی زکوہ ہے، اگر زمین بارش کے پانی سے سیراب ہوتی ہے

تو دوسرا حصہ دینا واجب ہے، اور اگر زمین کو خود سیراب کیا جاتا ہے تو دوسرا حصہ دینا واجب ہے۔

